CADERNOS
AMAPAENSES
eFILOSOFIA

ume 1l numero 1



CADERNOS
AMAPAENSES
e FILOSOFIA

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, Macapa: Universidade
do Estado do Amap4, jan-jun. 2025.

145 p.
Semestral

1. Filosofia.
L. Periddico; II. Universidade do Estado do Amapa.




Cadernos Amapaenses de Filosofia é um periddico do Colegiado de Filosofia da Universidade do
Estado do Amap4, Brasil. Tem a missdo de publicar trabalhos filoséficos originais e de exceléncia,
contribuindo para o desenvolvimento da pesquisa filoséfica no Norte brasileiro.

Editores
Anderson Kaue Plebani (Universidade do Estado do Amapa - UEAP, Brasil)
Mirian Monteiro Kussumi (Universidade do Estado do Amapa - UEAP, Brasil)

Comité Cientifico

Prof. Dr. Agemir Bavaresco (Pontificia Universidade Catélica do Rio Grande do Sul - PUC, Brasil),
Prof. Dr. Alexander Weller Maar (Universidade do Estado do Amapa - UEAP, Brasil), Prof.2 Dr.2 Carla
Rodrigues (Universidade Federal do Rio de Janeiro - UFR], Brasil), Prof.2 Dr.2 Cecilia Abdo Férrez
(Universidad de Buenos Aires, Argentina), Prof.2 Dr.2 Claudia Pellegrini Drucker (Universidade
Federal de Santa Catarina - UFSC, Brasil), Prof. Dr. Daniel Leonard Everett (Bentley University,
EUA), Prof. Dr. Danilo Vaz-Curado Ribeiro de Menezes Costa (Universidade Catdlica de Pernambuco
- UNICAP, Brasil), Prof. Dr. Ernani Chaves (Universidade Federal do Para — UFPA, Brasil), Prof. Dr.
Gerson Francisco de Arruda Junior (Universidade do Estado do Amapa - UEAP, Brasil), Prof. Dr.
Itamar Soares Veiga (Universidade de Caxias do Sul - UCS, Brasil), Prof. Dr. Jean-Pierre Cardoso
Caron (Universidade Federal do Rio de Janeiro - UFR], Brasil), Prof. Dr. José Adnilton Oliveira
Ferreira (Universidade do Estado do Amapa - UEAP, Brasil), Prof. Dr. José Renato Polli (Universidade
Estadual de Campinas - UNICAMP - e Universidade de Sorocaba — UNISINOS, Brasil), Prof. Dr. Luis
Fernando Biasoli (Universidade do Estado do Amapa - UEAP, Brasil), Prof. Dr. Maicon Reus Engler
(Universidade Federal do Parana - UFPR, Brasil), Prof. Dr. Miguel Angel Rossi (Universidad de
Buenos Aires, Argentina), Prof. Dr. Rudinei Borges dos Santos (Universidade do Estado do Amapa -
UEAP, Brasil), Prof. Dr. Sergio Rodero Cilleros (Universidad de Salamanca, Espanha)e Prof. Dr. Sidnei
Ferreira de Ares (Centro Universitario Assunc¢do - UNIFAI, Brasil).

Avaliadores

Adeilson Lobato Vilhena, Bruno Jose Bezerra Ribeiro, Carlo Arturo Zarallo Valdés, Caroline
Castagnetti Felizardo, Cesar Augusto Mathias de Alencar, Dilneia Rochana Tavares do Couto, Fabio
Belli, Felipe Ramos Gall, Gabriel Debatin, Gerson Francisco de Arruda Junior, Janilson Pinheiro
Barbosa, José Adnilton Oliveira Ferreira, Luis Fernando Biasoli, Norton Gabriel Nascimento, Pablo
Ramos de Azevedo, Rafael e Silva Lima, Rodrigo B. G. Benevides, Uriel Massalves de Souza do
Nascimento e Vinicius Rodrigues Maione.

Endereco
Colegiado de Licenciatura em Filosofia da Universidade do Estado do Amapa (UEAP)
Avenida Presidente Vargas, n. 650, Centro | CEP: 68.900-070 | Macap4a, Amap4, Brasil.



Sumario

Poetas e Filosofos: mediadores entre deuses e humanos

José Gabriel Manfredi de Lacerda .............oiiiiiiii i i e e e e e 6

Percepc¢do e Comportamento: possibilidades de compreensao da
relacdo corpo e consciéncia

Rafaela Ferreira Marques .. ... ....cui ettt et e e ettt et 21

Apontamentos sobre Desafios Filosoéficos para uma Articulagio dos
Saberes Indigenas

Carlo Arturo Zarallo Valdés . ...t e e e e e it 41

TarkovskKi: arte cinica, vida estética

Douglas Gadelha S ... e 58

A Relevancia do Ato Narrativo para o Reconhecimento de Si e do Outro
no Pensamento de Paul Ricceur

Wellington Santos PIres . ... ..o e 77

A Alegoria como Principio Hermenéutico: o audacioso método de
interpretacdo da Escola de Alexandria

Gerson Francisco Arruda JUNIOT . .......ueitiii e e 100

Philia Aristotélica no Grande Sertdo: Veredas

Ricardo Silva Oliveira; Alex Wagner Leal Magalhdes ...t 115

A Justica como Virtude Artificial e sua Relagcao com a Magna Carta em
David Hume

Lorena Ferreira dos Santos; Paulo César Jakimiu Sabino ..o, 134



Editorial

Inaugura-se nestas palavras uma revista académica filoséfica. Toda revista
nasce da confianca na leitura. Aquelas revistas que sao filoso6ficas nascem ainda da
confianga no pensamento. Em contexto no qual o pensar humano esta ameacado
pela sobrepujacdo do calculo e a leitura é progressivamente encurtada, a criacao
de uma revista filosofica exige uma confianca de outro tipo: a confianca na
possibilidade da transformacao.

Ambos editores do atual numero somos recém chegados ao estado
do Amapa. Trouxemos conosco a motivacdo e o compromisso de exercer a
profissao filoséfica com nosso maximo. Encontramos aqui pessoas ainda mais
motivadas e comprometidas. Dentre outros fatores desta soma, o resultado foi o
comprometimento com uma transformacao: criar a primeira revista académica de
filosofia deste estado.

Assim, os Cadernos Amapaenses de Filosofia surgem de esfor¢o e cuidado
coletivos. Vinculado ao Colegiado de Licenciatura em Filosofia da Universidade
do Estado do Amapa, este periddico foi idealizado pelos professores vinculados
ao referido colegiado. Eles confiaram, confiam e continuarao confiando que estes
Cadernos se estabelecerao como mais um importante ponto de convergéncia entre
pensamento e leitura no Norte brasileiro.

Neste primeiro numero, fomos agraciados pela contribuicio de filésofos
profissionais de todo o Brasil. Dentre estes profissionais, somos especialmente
gratos a cada proponente por confiar a nés seu valioso trabalho; a gratidao se
estende também a cada avaliador por confiar a nds seu precioso tempo. Essa
expressdao de gratiddao nao é vao formalismo. Pois a um “periddico” ainda sem
periodicidade, a uma “publicacdo” ainda sem nimero publicado, a esse ndo-ser em
vias de ser sO se pode confiar. E se estas palavras hoje estdo registradas em uma
edicdo, é porque ndo s6 houve confianga, mas a inestimavel disposi¢ao do confiar

pode encontrar aqui sua retribuicdo.

Prof. dr. Anderson Kaue Plebani
(Universidade do Estado do Amap4d)

Profa. dra. Mirian Monteiro Kussumi
(Universidade do Estado do Amap4d)

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 5, Macapd, Amap4, jan-jun. 2025.



Poetas e Filosofos: mediadores entre deuses e
humanos

José Gabriel Manfredi de Lacerda *

Recebido em marg¢o de 2025. Aceito em maio de 2025.

Resumo: O presente artigo tem por finalidade tracar paralelos entre o modo como os poetas,
especialmente Homero e Hesiodo, concebiam a relagdo dos deuses com os humanos e o papel do aedo
nessa comunidade e a fung¢do do politico-filosofo diante das realidades divinas no dialogo platonico
Politico. Nossa proposta é demonstrar que, ndo obstante as diferencas naturais entre a literatura e a
filosofia, sobretudo a de Platdo, na Grécia Antiga, ambas compreendiam que na sociedade humana
havia algum sujeito privilegiado, responsavel por realizar ou aprofundar o vinculo entre as coisas
perenes e as coisas efémeras, entre os imortais e os mortais. Assim, dividimos nosso trabalho em
trés partes: a primeira sera destinada a analisar os épicos homéricos e compreender qual o contexto,
conteudo e escopo da obra, a fim de entender como o poeta, instrumento das Musas, se apresenta; em
seguida, nos voltaremos para a poesia hesiddica, buscando ver nas obras o processo revelatério que
parte dos deuses e chega aos humanos pelo poeta, escolhido pelas Musas, para declarar o que fora
desnudado; por fim, investigaremos o pensamento de Platdo, tendo como recorte o dialogo Politico,
com o desejo de compreender qual a funcdo fundamental do politico ideal, o qual, ao nosso ver, é a
mesma do poeta na literatura arcaica, qual seja, o de mediador entre o mundo divino e o humano.

Palavras-chave: filosofia grega; literatura grega; politica; metafisica; Platao.

Abstract: This paper has the purpose to draw parallels between the way as the poets, mainly Homer
and Hesiod, conceived the relation of gods with the human being and the role of the aedus in this
fellowship, and the function of the philosopher-politician in face of those divine realities in the
platonic dialogue Statesman. Our proposal is demonstrate that, nevertheless the natural difference
between literature and philosophy, especially that of Plato, in the Ancient Greece, both literature and
platonic philosophy understood that in the human community there are a sort of person who could
mediate and fulfil that relatioship between the eternal and ephemeral things, between immortals and
mortals. Thus, we divided this work at three parts: first of all, we will look into homeric epics in order
to comprehend how the poet, tool of the Muses, presents himself; then, in the second part, we will turn
to the hesiodic work, seeking to understand the revelation process in the poems, that beginning in the
divine world and arrive to the human being through of the poet, chosen by the Muses to declare what
was unveiled; finally we will investigate the Plato’s thought, using as a base the dialogue Statesman,
wishing to comprehend what is the fundamental role of the ideal politician, which, in our view, is the
same of the poet in the archaic literature, that is mediate the relation between the god’s world and
the human’s world.

Keywords: Greek Philosophy; Greek Literature; politics; metaphysics; Plato.

* Graduado e Mestre em Histdria pela Universidade Estadual do Ceara (UECE), e Doutorado em
Filosofia pela Universidade Federal do Ceara (UFC). E-mail: gabrielmanfredi777 @gmail.com ;
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7560-6432 .

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapa, Amap4, jan-jun. 2025.



Introducao

Muito se fala do “milagre grego”, a partir do qual a luz da razdo surgiu na
histéria, desvencilhando-se dos mitos de outrora. Porém, ha um bom tempo, a
ideia de que a poesia arcaica representava um mero conjunto de crengas ingénuas
acerca do mundo (Kirk et al, 1983) nao é considerada precisa. Em um trabalho ja
consagrado, Leon Robin vé nas mais antigas expressoes literarias “um esfor¢o do
pensamento grego em coordenar e formular em concepg¢des, num ambito geral, os
dados da consciéncia coletiva”

Tal como a poesia, a filosofia nasce como um modo particular de compreender
e expressar a realidade posta, seja ela social, politica, religiosa. Assim, seria nao
apenas anacronico classificad-las hierarquicamente e as separar como blocos
histéricos estanques, mas objetivamente equivocado. A complexidade da poesia em
seus modos de simbolizacdo da experiéncia humana e suas influéncias na filosofia
sdo fatos dignos das mais exaustivas considera¢des. Este é, pois, o proposito geral
deste artigo: a partir de um dado recorte, tracar um paralelo entre o papel social
e espiritual do poeta e o do fil6sofo, a fim de contribuir para o esclarecimento das
relacdes entre o canto do aedo e a contemplagdo silenciosa do amante da sabedoria.

Para tanto, faremos algumas escolhas metodolégicas para viabilizar nossa
investigacdo. Em primeiro lugar, desejamos analisar os trabalhos de Homero em
seu contexto historico e destacar, nas suas duas principais obras, Illiada e Odisseia,
qual a funcao desempenhada pelo poeta naquele mundo. Em seguida, esse mesmo
expediente serd estendido aos trabalhos de Hesiodo, a saber, Teogonia e Os
Trabalhos e os Dias. Ao cabo, proporemos uma interpretacdo do didlogo platonico
Politico, fazendo algumas referéncias a Reptblica. Nossa proposta é demonstrar
que tanto nas produgdes literarias examinadas quanto no texto de Platdo, o poeta
e o filésofo desempenham (ou sdo chamados a desempenhar) o papel de intérprete
dos deuses, mediadores entre aquilo que é ou diretamente revelado pelos numes

ou contemplado com base no labor intelectual.

O poeta no mundo heroico

Quem foi Homero? Em que contexto foram produzidas suas obras? Qual seu
conteudo e finalidade? Algumas dessas perguntas simplesmente ndo tém respostas
definidas e talvez permanecerdo sem as possuir; constituem o que Gregory Nagy

chamou de “questdes homéricas”. Em primeiro lugar, o que podemos afirmar é que,

1 “(...) d’'un effort de la pensée grecque pour coordonner et formuler en conceptions d'une portée
général les donées de la conscience collective” (Robin, 1932, p. 22).

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapa, Amap4, jan-jun. 2025.



no principio, os poemas foram transmitidos de modo complemente oral, uma vez
que o alfabeto grego, baseado no fenicio, sé foi estabelecido por volta dos séculos IX
e VIII a.C. (Lefevre, 2013, p. 84). Como afirma West (2001, p. 11) a respeito da Iliada:
“[a] linguagem e o estilo épico, com seus extensos elementos formulares, formaram-
se claramente em uma tradicdo oral”. Sua constituicdo é, pois, viva, dindmica: é um
texto que se constroi na performance (cf. Nagy, 2021, p. 27). Enquanto tradicao oral,
€ necessariamente nao fixo, ao menos até ser escrito efetivamente, de modo que
sua autoria é determinada pela autoridade da desenvoltura e textualidade do aedo
(idem, ibidem, p. 29). Assim, os épicos sdo um conjunto de histdrias perpassadas,
contadas e recontadas por diversos autores, fazendo com que seu contetido ecoe
tempos muito mais remotos do que aqueles em que foram fixados positivamente.
Logo, uma resposta provisoria a primeira questdo aqui levantada pode se impor:
ndo se sabe quem foi de fato Homero; se um ou mais aedos. Sua identidade é tao
lendaria quanto a de Hércules ou Minos. No entanto, retornaremos a pergunta
depois a fim de entender que imagem as obras deixam do poeta Homero.

Outro tema interessante a se pensar é as caracteristicas sociais historicamente
ambiguas retratadas pelos poemas, pois quando pensamos em Grécia lembramos
da democracia (demokratia), do povo (demos) em assembleia (eklésia), dos arcontes
(arkhontes); decerto, algumas dessas imagens estdo presentes nos textos, mas
outras ndo. Por exemplo, quando observamos os lideres do exército aqueu, vemos a
figura do dnax: “O plano do Cronida se cumpria, desde o momento que a lide afasta
o Atrida, lider do exército (te dnax dndon), de Aquiles” (Iliada, 1.5-7). Agamemnon
é o0 soberano, o dnax, o senhor do exército. Tal denominagdo é propria dos séculos
XIV e XIII, no Periodo Micénico, cuja organizacdo social orbitava o palacio real,
residéncia daquele responsavel por tudo governar. Nas palavras de Claude Mossé ao
se referir a estrutura politica da organizacao palaciana de Micenas: “[a] sua cabecga,
temos um soberano que usa o titulo de wanax ou dnax, que da a ideia de congregar
nas suas maos toda a autoridade politica e religiosa” (Mossé, 1984, p. 26). Ademais,
o palacio centraliza todas as atividades, sejam administrativas, politicas, religiosas
ou econdmicas (Vernant, 2022, p. 24). A esse respeito, o proprio texto homérico
da testemunho, pois Agamemnon é tanto lider militar quanto sacerdote: em dada
altura da batalha, é o filho de Atreu quem lidera os demais reis num rito dedicado a
Zeus (lliada, 3.266-301).

Na contraparte desse arcaismo, h3, nas obras, sinais de aspectos mais recentes.
Como bem observa Luce, “é claro para Homero e sua audiéncia que a pdlis é vista

como a forma tipica de comunidade humana”? Consoante a isso, Vidal-Naquet

2 “Butitis clear that for Homer and his audience the polis is regarded as the typical form of human

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapa, Amap4, jan-jun. 2025.



(2001, p. 34) afirma que, a partir da organiza¢do hierarquica dos homens e dos
deuses, o épico nos permite concluir que o poema seria em parte ininteligivel sem
a nog¢do de pdlis. Destarte, é provavel que as epopeias tenham sido construidas
desde o final do Periodo Micénico (séculos XIII e XII), levando consigo camadas
de sedimentos produzidas pelas experiéncias do mundo helénico, além do pendor
artistico préprio de seus autores.

Assim, os poemas ndo podem ser vistos somente a partir de uma lente apenas
literaria, ou somente historica, ou exclusivamente simbdlica, pois, em sua grandeza
artistica, mesclam elementos de varios aspectos da vida, desde aqueles ligados a
realidade cotidiana daquele tempo, a outros que remontam a um passado remoto

ou puramente imaginado. Por isso, afirmar,

(...) na critica homérica, que o ‘mundo’ ou a ‘visdo de mundo’ que emerge
da estrutura da Iliada e da Odisseia é a constru¢ao de um homem em uma
época e em um lugar, ou, de qualquer forma, de muitos homens de muitas
épocas e muitos lugares, é arriscar uma horizontalizagdo do processo
da criacdo da poesia oral, que requer uma andlise na dimensao tanto da
diacronia quanto da sincronia (Nagy, 2021, p. 20).

Tendo respondido brevemente as duas primeiras questdes, desejamos dedicar
algumas linhas para a questao seguinte, antes de retornar ao problema a respeito
de quem foi Homero.

Os textos narram diversas histérias que sempre orbitam um enredo principal.
No caso da Iliada, narra-se a jornada de Aquiles no ultimo ano da Guerra de Troia.
Do seu rompimento com o exército aqueu, ao seu retorno diante da morte de
seu amigo Patroclo e vitdria sobre o heréi adversario, Heitor, a Iliada nos conta
uma histéria de constante sublevacdo, um clima instavel, uma ameaca de stdsis®
constante, seja no mundo dos homens, seja no mundo divino, pois, a revelia de Zeus,
muitos outros deuses agiram. Por outro lado, a Odisseia conta a histéria de Odisseu
- ou Ulisses, na versdo latina -, o qual, apds os dez anos de guerra em Troia, delonga
mais uma década para conseguir retornar ao solo patrio, Itaca, que definhava por
causa dos pretendentes de sua esposa. Em suma, vemos na histéria de Ulisses
o herdi astuto e resiliente, desejoso de voltar a sua terra para ndo padecer como

indigente, ao mesmo tempo que o vemos sofrer com as investidas dos deuses

community” (Luce, 1978, p. 8).

3 Ztdolg: Conforme o dicionario de Grego Lidell-Scott (1996), o termo grego tem alguns significados,
podendo indicar lugar, assentamento, habitacdo. Contudo, em Homero e na época Classica, como
podemos observar nas obras politicas de Aristoteles, o termo passa a ser sindonimo de pélemos,
disputa, conflito, geralmente usado para descrever um conflito dentro da pdlis, uma secessao.
0 mesmo indica o dicionario Sopena (Yarza, 1989) para o radical otdg: desacordo, discérdia,
sublevacio.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapa, Amap4, jan-jun. 2025.



10

antipaticos a ele. Em ambas as obras, é patente a dependéncia do mundo mortal
em relacdo ao divino. Todos os conflitos na pdlis dos teucros é nada mais que o
desenrolar dos planos de Zeus, o pai dos deuses e dos homens: “O plano do cronida
se cumpria” (I/liada, 1.5). Da mesma maneira, na Odisseia, o retorno de Ulisses s6
é possivel mediante a autoriza¢do dos deuses, em especial Zeus, pois “é moira de
Odisseu rever quem ama em casa, de alta cumeeira, no rincdo de antepassados”
(Odisseia, 5.41-42). Portanto, tais obras fornecem um modo particular de conceber
o cosmos. Segundo Herddoto, foram os poetas, precisamente Homero e Hesiodo,
que deram aos gregos os deuses, suas fun¢des e genealogias (Histdrias, 2.53).
Além disso, é amplamente sabido que os épicos, através dos personagens heroicos,

fornecem modelos éticos a serem seguidos:

[o] exemplo dos herdis famosos tornou-se parte essencial da ética e
da educagdo. A vida do heréi incorporava o paradigma, a partir do
qual as novas geragdes pautavam seu comportamento. Esta forma de
educacdo esteve presente em toda a histéria do povo grego. O exemplo
e a imitacdo (mimeses) representavam a categoria fundamental da vida
e do pensamento gregos; mesmo mais tarde, quando os ideais ja ndo
eram incorporados por figuras miticas, mas pelas categorias abstratas da
filosofia (Georgen, 2006, p. 187).

Assim, Homero pdde dar ao universo helénico uma visdo do cosmos, bem
como modelos praticos a guiarem as ac¢des cotidianas, sobretudo as que envolvem
disputas militares; como afirma Gregory Nagy (2013, p. 28), os gregos antigos
consideravam a Iliada e a Odisseia como “o pilar de sua civilizacdo”. Entao, nos
cabe perguntar: se se foi produzido a genealogia dos deuses, bem como suas
personalidades e suas fungdes, e, junto a isso, foi moldado um paradigma ético que
correspondesse a relacdo dos homens com as divindades, quem era a pessoa que
comunicava isso? Entdo, assim se apresentava o poeta: Homero, aquele cujo canto
provém de uma realidade divina.

Que ele nao tenha sido de fato um s6 poeta ou mesmo que tenha existido é
uma dudvida renitente, como vimos. Porém, isso nao implica que a figura do poeta
esteja ausente nos textos. Ainda que de modo latente, podemos vislumbrar algo de
sua identidade; ndo sua existéncia historica, factual, mas seu ser poeta. O que isso
significa?

Em certa altura da Iliada, enquanto narrava os acontecimentos de forma
quase completamente impessoal, as seguintes frases sao ditas: “[d]izei-me, Musas,
donas da morada olimpica, que teucro ou socio inclito se contrapde inicialmente a
Agamemnon?” (Illiada, 11.218-220). Passagem curta, perdida no meio da agitacdo

do enredo, mas notavel pela sua substancia. Seja qual for, o quao pequeno seja o

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapa, Amap4, jan-jun. 2025.



11

detalhe, nada escapa as Musas, as quais, por sua vez, sdo as senhoras da palavra
do poeta. E somente através de seu poder que o aedo é capaz de contar e cantar,
de lembrar e conhecer o mais intimo das coisas. A ele foi dado, pelos deuses, pelas
Musas, o poder de contemplar a realidade, saber o que se passava ndo apenas
na cidade dos homens, mas também na patria divina. Mais explicita se mostra a

Odisseia acerca disso:

[0] homem multiversatil, Musa, canta, as muitas errancias, destruida Troia,
polis sacra, as muitas urbes que mirou e mentes de homens que escrutinou,
as muitas dores amargadas no mar a fim de preservar o préprio alento
e a volta aos socios. Mas seu sobre-empenho ndo os preservou: pueris,
a insensatez vitima-os, pois Hélio Hiperidnio lhes recusa o dia da volta,
morto o gado seu que eles comeram (Odisseia, 1.1-9).

Ou seja, é ao poeta que as Musas dardo o privilégio de vislumbrar o intimo
do real, de compreender as dores amargadas, a mente dos homens, mesmo
aquilo que o sol privou de luz estd a mercé da sabedoria do poeta, pois esta nao
é realmente dele, mas provém dos deuses: “Filha de Zeus, comeca o canto de
algum ponto!” (Odisseia, 1.10). Em suma, para Homero, ou “Homeros”, enfim, para
0s poetas, seus cantos sequer lhes pertenciam; deles s6 tinham a voz, porquanto
seu conteudo era completamente divino. Em ultima instancia, eram as Musas que
narravam, utilizando-os como simples instrumentos. Assim, podemos sumarizar
a relacdo pretendida entre os poetas e o resto da sociedade, que tinha neles a
ferramenta de preservacao dos paradigmas religiosos, politicos e morais: tal como
os poetas dependem das musas para receberem a verdade através do canto, os
demais dependiam dos poetas para lhes dizer aquilo que os deuses desejaram
falar. Isso é corroborado com a classica interpretacdo de Marcel Detienne (2003,
p. 23), segundo a qual o poeta é “funcionario da soberania ou louvador da nobreza
guerreira, o poeta é sempre um ‘Mestre da Verdade’. Sua ‘Verdade’ é uma ‘Verdade’

assertorica: ninguém a contesta, ninguém a contradiz”.

Hesiodo e a contemplacao da realidade

Nascido na Bedcia, Hesiodo é associado aos séculos VIII e VII a.C., momento
no qual as famosas cidades da Epoca Classica comegaram a se organizar (Werner,
2022, p. 9). Sua identidade é mais conhecida que a de Homero, além do que seus
trabalhos contém aspectos mais populares, como em Os Trabalhos e os Dias, que
foca na valorizacao do trabalho e nos modos adequados de cultivo e de propiciar
oferendas aos numes. Mais populares, porém mais organizados também, pois

“ele oferece uma exposi¢do mais sistematica de seu pensamento e descrevem um

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapa, Amap4, jan-jun. 2025.



12

mundo pés-heroico, Hesiodo deve estar mais proximo de nossas preocupagoes”.*

O mundo de Hesiodo mostra-se um pouco diverso daquele retratado por
Homero: a figura do dnax da lugar ao basileus, ndo mais um soberano cuja vida
palaciana era o centro das organizagdes sociais. Em tempos remotos, esse basileus,
ou pa-si-reu, era parte de uma aristocracia submetida ao soberano (Mossé, 1984, p.
26). Contudo, em virtude de um grande fluxo migratdrio, nos quais estdo a expansao
dos doricos na regido da Hélade (Vernant, 2022, p. 41), mudancas politicas
e sociais profundas comecaram a se desenvolver, pondo em xeque a enorme
estrutura palaciana de Micenas, cuja queda é datada no Periodo do Bronze Tardio
(Camp, 2004, p. 20). A partir de entao, os estabelecimentos humanos reduzem seu
tamanho e seu alcance, fazendo do basileus o seu lider, porém ele “ja ndo é mais
este personagem quase divino cujo poder se manifesta em todos os planos; seu
encargo limita-se ao exercicio de certas fungdes sacerdotais” (Vernant, 2022, p. 45).
E justamente nesse periodo de retracdo material que, a certa altura, o alfabeto e a
escrita retornam as terras gregas, por volta dos séculos IX e VIII (Hall, 2014, p. 56).

E nesse mundo que especula Hesiodo acerca dos deuses. Ambos os poemas,
Teogonia e Os Trabalhos e os Dias, se dedicam a explicar, em maior ou menor
medida, a composicdo e estrutura do mundo divino; o segundo dando mais énfase
na ética de uma vida rural. E interessante notarmos que, tal como Homero, o poeta
bedcio tem o desejo de fornecer modelos, paradigmas a serem aceitos e seguidos.
Isto é muito claro quando olhamos para as exortacdes que ele dirige a seu irmao
Perses e aos basileis devoradores de presentes (Basileds dorophdgous): “Pouco
se preocupa com contendas e assembleias quem dentro ndo encerra suficiente
sustento” (Os Trabalhos e os Dias, v. 30-31). Apoés criticar seu irmdo, o poeta desfere
duras palavras contra aqueles reis cuja ambi¢do desmedida levava-os a tomar o que
ndo lhes era de direito, porquanto, “tolos, ndo sabem quao maior é a metade que
o todo, nem qudo grande valia ha na malva e no asfédelo” (op. cit., v. 40-41). Mas
quanta petulancia, ndo? Como poderia um simples poeta com tanto vigor langar tao
duro julgamento contra seus lideres, contra os chefes politicos de sua comunidade?
Na verdade, seu poder se situa além do mundo dos homens.

Logo no inicio de Os Trabalhos, podemos ver de onde Hesiodo extrai sua
autoridade, a qual se pde mesmo acima da dos reis, dando ao poeta a capacidade
de francamente os censurar: “Musas da Piéria, que com cantos glorificam, vinde e
narrai de Zeus, vosso pai louvando” (op. cit., v. 1-2). Ou seja, ndo é Hesiodo o autor

das histdrias, no fundo nem mesmo ele é quem as canta: seu contetido provém do

4 “(..) he offers a more systematic exposition of his thought and describes a post-heroic world,
Hesiod may be closer to our concerns” (Clay, 2002, p. 2).

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapa, Amap4, jan-jun. 2025.



13

alto Olimpo, da morada dos deuses. Zeus, senhor e chefe do cosmos, através das
Musas, da ao poeta a possibilidade de conhecer e descrever a realidade, sua palavra
é divina. Portanto, é Hesiodo o verdadeiro “sacerdote” e é ele quem de fato detém
a palavra verdadeira, a autoridade dada pelos numes. Isso fica ainda mais claro
quando olhamos para a Teogonia, cujo escopo é contar em detalhes o nascimento,
as obras e a vida dos deuses. Vejamos a seguinte passagem:

[s]im, entdo essas [as Musas] a Hesiodo o belo canto ensinaram,
quando apascentava cordeiros sob o Hélicon numinoso. Este discurso,
primeirissimo ato, dirigiram-me as deusas: “Pastores rusticos, infamias
vis, ventres somente, sabemos falar muito fato enganoso como genuino, e
sabemos, quando queremos, proclamar verdades”. Assim falaram as filhas
do grande Zeus, as palavras ajustadas, e me deram o cetro, galho vicejante
de louro, ap6s o colher, admiravel; e sopraram-me voz inspirada para eu
glorificar o que sera e foi (Teogonia, v. 22-32).

Podemos, a partir do trecho, depreender algumas coisas. No introito,
percebemos que foram as Musas que a Hesiodo se dirigiram, o ensinando o belo
canto (kalés eédidasxan aoidén) enquanto ele simplesmente laborava, apascentando
seus animais. Em seguida, dirigiram-se as deusas a ele afirmando que muitas coisas
similes a verdade podem elas dizer, tanto quanto coisas verdadeiras. Ai surge
uma questdo: podem elas ter mentido para o poeta do comego ao fim? De modo
geral, sim. Aqui devemos creditar Jaa Torrano por sua interpretacdo precisa dessa
passagem em Mito e Verdade em Hesiodo e Platdo (1998). As Musas demonstram
a profunda superioridade do mundo divino em relagdo ao nosso, de modo que
o saber humano estd infinitamente graduado abaixo dos seus. A passagem,
pois, indica uma dependéncia primaria dos homens em relagdo aos deuses: os
primeiros, necessitam da nutricdo, seja ela material seja espiritual, os segundos
sdo absolutamente plenos (“Pastores rusticos, infamias vis, ventres somente”).
Ainda no mesmo trecho, as divindades estabelecem graus de verdade: da similitude
(homoia) as coisas enganosas, falsas (psetidea polld), passando pela Etymoisin,
aquela verdade verificavel pelos homens, a verdade mesma (alethéa), sendo esta
a presenca mesma da coisa, uma auséncia de esquecimento, um desvelar - visto
que a palavra é formada pelo alfa privativo mais o radical Léthe, cuja traducado
indica esquecimento, olvido, oblivio (idem, ibidem, p. 18). Entdo, a verdade seria
precisamente re-velacdo, um desnudamento daquilo soterrado pela obscuridade,
processo que seria desenvolvido no poeta diretamente pelas Musas, filhas de Zeus
com a Memoria. Isto é confirmado com o trecho final do excerto acima, pois, como
simbolo dessa eleicao, as deusas ddo a Hesiodo um ramo de louro, representando o

cetro que era dado ao soberano antigo, ao dnax.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapa, Amap4, jan-jun. 2025.



14

Com isso, fica claro de onde vem o poder e a capacidade do poeta de
vislumbrar o intimo do real, as coisas que foram e que serdo. Os deuses, em sua
sublime plenitude, decidem para qual dos efémeros mortais revelar a verdade: este
é o poeta. Seu cantar é divino, é sobre-humano, mas também memoria social viva:
“é pela voz dos poetas, que o mundo dos deuses, em sua distancia e estranheza, é
apresentado aos humanos, em narrativas que pdem em cena as poténcias do além
revestindo-as de uma forma familiar, acessivel a inteligéncia” (Vernant, 2006, p. 15).

Novamente, a dependéncia dos homens em relacdo aos deuses é colocada em
paralelo com a dependéncia dos homens em relacdo a revelacdo cantada pelos
poetas. No entanto, seria isso propriedade das producdes literarias da Grécia
Arcaica? Os Filésofos ndo romperam com todo o modus de pensar fantasioso dos
aedos? Nds cremos que, apesar da mudanga, profunda e de grande importancia
para a histoéria intelectual, tracos foram mantidos. Essa relagdo com o mundo
divino, em nossa perspectiva, ainda estd vivamente presente na filosofia, mas agora
mediada pelo sabio, que nao mais relatara mitos (mythoi), mas buscara descrever a
realidade divina na medida de suas capacidades racionais, através de seus discursos
logicamente estruturados (logoi). Contudo, essa nos parece ser uma mudanca
formal, porquanto sera uma diferenga sobretudo de linguagem, mas materialmente
sera o mesmo papel: o de mediar aquilo que os deuses deixam revelar, seja através
de uma contempla¢do direta ou intelectual da realidade que se situa além. Ao
lermos o texto proposto de Platdo, veremos que ele se enxergava tal qual Homero
e Hesiodo o faziam, e acreditamos ser isto ndo uma mera coincidéncia, mas um
aspecto comum na compreensao de si e do cosmos compartilhado pelos poetas e
pelo fil6sofo de Atenas.

O Politico e os deuses

O dialogo Politico de Platdo é um texto cuja data é dificil de precisar. Pelo seu
estilo, é geralmente tido como um produto tardio de sua atividade filoséfica, como
ja reconhecera A. E. Taylor (2011, p. 371) em obra ja classica do inicio do século
XX. Do mesmo modo, classifica um comentador mais recente, Franco Trabattoni, o
qual denomina o Politico como texto representativo do “dltimo pensamento politico
de Platdo” (Trabattoni, 2010, p. 275). O dialogo deveria ser o penultimo de uma
série de reflexdes a respeito da definicao do Sofista, do Politico e do Filésofo. Os
dois primeiros sdo amplamente estudados, o ultimo sequer foi escrito. Decerto,
muitas hipdteses para essa lacuna foram levantadas, seja a falta de tempo para
elaborar uma definicdao razoavel d’O Filésofo, ou a impossibilidade de descrevé-lo

com precisado, ou ainda de que no Politico ja esta presente a definicao do Fildsofo.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapa, Amap4, jan-jun. 2025.



15

Independentemente dessas discussdes, desejamos focar no papel do Politico, o qual
tem de ser amante da sabedoria, Filosofo.

O dialogo se propde a continuar a tarefa de outrora: apds definir o que seja o
sofista, o estrangeiro parte na jornada de descrever o que é o verdadeiro homem
de Estado. Porém, de modo secundario, a obra discorre sobre alguns temas que
ajudam a construir uma definicao adequada. O primeiro que nos salta a vista é a
necessidade de discernir adequadamente os termos da discussdo, pois “nao é
seguro fazer cortes estreitos. E mais seguro realizar o corte pelo meio das coisas,
procedimento pelo qual é mais provavel encontrar classes” (Pol. 262b). Dai, surge
a primeira separa¢do em classes, gregos e barbaros, dentro dos quais podem ser
subdividas classes e partes subsequentes. Este processo de delimitacdo até a
politica (politiké) deve ser cautelosamente estabelecido, pois a pressa “ja atraiu
sobre nds a punic¢do proverbial” (paroimia pdthos) (Pol. 264b).

No decorrer do didlogo, chega-se a nocdo de que dadas aquelas artes
responsaveis por cuidar de animais, existe uma que administre um animal em
especifico, os homens; “entretanto, a Unica subdivisdo que resta a partir dessa
ultima é a arte do pastoreio de seres humanos, que é o que estamos buscando, a
arte singular denominada tanto como régia quanto como politica” (ama basilikén
tatton klethen kai politikén) (Pol. 267b-c). Entretanto, essa conclusdo parece
parcialmente infrutifera, pois muitas outras artes se arrogam de cuidar, de
pastorear os homens (Pol. 268b-d). Desse modo, o estrangeiro propde recomecar a
discussdo, mas, curiosamente, o faz com uma “célebre histéria” (mégalou mythou).
Conforme o estrangeiro, no principio de tudo, o Demiurgo sustentava o universo
em seu movimento circular até que, em dado momento, deixou com que o cosmos
permanecesse inerte em seu deslocamento natural. Em dada altura, o universo vivo
passa a circular de modo contrario, ele inverte a ordem original estabelecida pelo
artifice. Devido a esse processo de reversao, as coisas agem de um modo diverso,
afetando sobretudo “a nds, que habitamos o universo” (Pol. 267c). Conforme a
nossa interpretacao, € a partir desse mito que podemos compreender a necessidade
da Politica e, por conseguinte, do politico para Platdo. Com o distanciamento da
ordem divina, o universo entrou numa espiral cadtica, na qual, a medida que mais
distante estavamos do movimento original do Demiurgo, movimento perfeito do
universo dado pela perfeita psykhé (Robinson, 1967, p. 66), mais desbaratada a
realidade ficava. Aos seres humanos maior foi o dano, pois o deus que outrora nos
apascentava, dando-nos alimento e matéria necessaria para a vida, nos relegou a
um autocuidado, cujos frutos nunca sdo tao belos e abundantes como aqueles de

quando éramos tutelados pelo Demiurgo:

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapa, Amap4, jan-jun. 2025.



16

Dessas coisas proveio tudo o que constitui a vida humana, uma vez que,
como mencionei ha pouco, faltou o cuidado dos deuses aos seres humanos,
de sorte que estes foram obrigados a dirigir suas prdprias vidas e cuidar
de si mesmos (Pol. 274d).

Assim, ainda que de modo muito precario, o politico atua no mesmo sentido que o
pastor divino: ele é o responsavel por buscar a ordem dentro da comunidade humana.
Ou seja, dado que a perfeita harmonia sé é presente nas coisas absolutamente
imutaveis e, portanto, divinas (Pol. 269d), e a vida humana s6 é perfeitamente
agradavel quando dirigida por e para o divino, o politico é aquele capaz de tornar
claro aquilo obscurecido pelo seu excessivo brilho, isto é, a arte régia é prépria
daquele que consegue contemplar os principios divinos e aplica-los a vida pratica.

Desse modo, importa menos a legislacao e as instituicoes da pdlis que a pessoa
do governante, porquanto a boa regéncia sé é possivel em virtude do “homem que
é sabio e que possui natureza régia” (Pol. 294a). Isso se da uma vez que a legislacdo,
quando positivada, fixa-se sem poder abarcar aquilo que é justo e bom em todas
as circunstancias, exigindo que essa necessidade seja suprida no exercicio continuo
do politico ideal, filésofo e rei. Seria ele que acharia a justa medida em todas as
ocasides. Mas o que seria esse metro perfeito?

Como bem aponta Reale (2004, p. 314), essa medida perfeitissima é o Bem,
que, na filosofia platdnica, ndo é apenas um valor ético qualquer, mas principio
metafisico fundante da realidade. Quando observamos a alegoria da caverna na
Republica, podemos notar que o Bem é representado pelo sol que ofusca nossos
olhos, mas nos da a possibilidade contemplar todas as coisas. No entanto, mais que

principio epistemolégico, é causa fundamental da realidade:

(...) pois agora vem a superficie a ‘transcendéncia’ do Bem em toda a sua
valéncia ontoldgica, e ndo sem encenacdo dramatica: da mesma forma
que o sol ndo transmite as coisas apenas visibilidade, mas também
lhes proporciona devir (yéveolg), também a ideia do Bem, sem ela
propria possuir “Ser”, devera transmitir Ser aquilo que é cognoscivel no
pensamento (Gadamer, 2009, p. 91).

Logo, é necessario ao politico ser sabio a fim de, contemplando os principios do
real, agir e julgar de acordo com eles. Nesse sentido, nossa interpretacao contraria
a ideia proposta de Casertano, segundo o qual o “bem” seria apenas a finalidade de
nossos atos, e ndo uma causa ou principio metafisico (2011, p. 90). De fato, é fim
para nossas a¢des, mas so o é, pois é metro, € medida existencialmente necessaria
para nossas ac¢des, porquanto é ele que da ser e verdade as coisas (Rep. 508e). Ou
seja, as coisas sO sdo dotadas de carater entitativo e, portanto, de verdade, elas sé
podem ser, em virtude da ideia ou Forma do Bem (tén toii agathou idéa). Nesse

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapa, Amap4, jan-jun. 2025.



17

sentido, evidentemente o0 Bem nao é da mesma maneira que as coisas sdo, ndo
possui ser tal como seus efeitos, mas ele as dota de ser, de modo que, se ndo fosse
um principio metafisico e ontoldgico transcendente e fundante do préprio ser, as
demais coisas estariam carentes de ser e verdade.

Acreditamos que essa interpretacdo é afim ao resto do corpo platénico, a
exemplo da passagem das Leis, obra cuja escrita se dad no mesmo periodo do Politico,
segundo a qual a medida das coisas sdo os deuses, ndo os homens, em explicita
polémica a concepgao de Protagoras. No entanto, esse mesmo texto “é inserido na
sensibilidade realista tipica dos ultimos dialogos: o bem e a medida sdo divinos e
por isso superiores ao nomos (...); mas é somente mediante o nomos que esse bem
divino se revela ao homem” (Trabatonni, 2010, p. 275).

Nesse sentido, Platdo esta, pois, consciente da necessidade de um dialogo real
entre o politico ideal e o demos, pois somente através do discurso racional e da
persuasdo é que a sabedoria divina do rei pode penetrar no seio da comunidade
humana. Podemos destacar que, segundo o filésofo, a retdérica deve estar
subordinada a arte régia (Pol. 304d-e), o que indica que, além de contemplar as
verdades eternas, o sabio tem de saber exp6-las, necessita saber persuadir o povo
para que se deixem guiar pelo rei. Um desses meios é a educagdo, responsavel por
promover com eficicia as qualidades naturais de cada individuo (Vicente, 2016, p.
303). Ademais, é somente com base na justa medida que o politico sera capaz de
conciliar as divergéncias da pdlis, fazendo com que ela consiga viver como um sé

organismo vivo se autopreservando:

[d]o mesmo modo como Deus estabelece a ordem e medida nos caracteres
da natureza primitiva do universo, para evitar que ele se “dissolva na
tempestade e desapareca no caos infinito da dessemelhang¢a” (273 D),
também o politico deve estabelecer a justa medida para evitar que o
conflito de caracteres, que ndo passa de um jogo, ndo se transforme, nas
coisas graves, na “enfermidade mais perigosa que ha para as cidades”
(307 D) (Perine, 2007, p. 221).

Portanto, o politico, mais que mero detentor da arte de reger e governar,
é mediador entre os principios divinos e os homens. E ele o responsavel por
investigar, contemplar e adequadamente comunicar a justa medida, o Bem ao
demos. Somente o sabio, detentor da arte politica, mestre em filosofia, experiente
e versado na dialética pode contemplar as coisas mais sublimes (cf. Szlezak, 2011,
p. 162-170) e, assim, conseguira, ndo impor, mas propor a ordem adequada a vida

humana.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapa, Amap4, jan-jun. 2025.



18

Conclusao

Ao longo deste artigo, pudemos analisar algumas questdes acerca da Grécia
Antiga e suas diversas producdes intelectuais. Tivemos como escopo geral refletir
sobre as semelhancas e conexdes entre literatura e filosofia na Hélade dos periodos
Arcaico e Classico. Mais especificamente, tivemos o intento de demonstrar que
tanto Homero e Hesiodo quanto Platdo concebiam o cosmos submetido a principios
divinos e viam a si proprios, isto é, viam o poeta e o filésofo como os responsaveis
por mediar as relagdes entre o mundo humano e o divino.

Nossas reflexdes nos indicam que os movimentos intelectuais, como aqueles
da Grécia, ndo sdo produgdes estanques, ndo sdo eventos estranhos uns aos outros.
Isto ndo é demérito algum. Na verdade, mostra a pujan¢a de uma cultura capaz de

fornecer modelos de reflexdo que perduram através do tempo.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapa, Amap4, jan-jun. 2025.



19

Referéncias Bibliograficas

CAMBP, |J. M. The Archeology of Athens. New Haven e Londres: Yale University Press, 2004.

CASERTANO, G. Uma Introdugdo a Reptiblica de Platdo. Tradugdo: Maria Gomes Graga de Pina. Sdo
Paulo: Paulus, 2011.

CLAY, ]. S. Hesiod’s Cosmos. Cambridge: Cambridge University Press, 2002.

DETIENNE, M. Os Mestres da Verdade na Grécia Arcaica. Traducdo de Andréa Daher. Rio de Janeiro:
Jorge Zahar Editora, 2003.

GADAMER, H-G. A Ideia do Bem entre Platdo e Aristételes. Traducdo: Tito Livio Cruz Romdo. Sdo
Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2009.

GEORGEN, P. De Homero e Hesiodo ou das Origens da Filosofia e da Educacdo. Pro-Posi¢ées, v. 17, n.
3, pp. 181-198, Campinas, 2006.

HALL, J. M. A History of the Archaic Greek World: ca. 1220-479 BCE. 2. ed. Oxford: Wiley Blackwell,
2014.

HESIODO. Teogonia. Tradugao Christian Werner. 2. ed. Sdo Paulo: Hedra, 2022.
. Trabalho e Dias. Traduc¢do Christian Werner. 2. ed. Sdo Paulo: Hedra, 2022.

HOMERQO. [liada. Edigao Bilingue. Tradugdo, posfacio e notas de Trajano Vieira. Sdo Paulo: Editora
34, 2020.

. Odisseia. Edicdo Bilingue. Tradugéo, posfacio e notas de Trajano Vieira. Sdo Paulo: Editora 34,
2014.

KIRK, G.S; RAVEN, ]. E; SCHOFIELD, M. Os Filésofos Pré-Socrdticos. Lisboa: Fundagdo Calouste
Gulbenkian, 1983.

LEFEVRE, F. Histéria do Mundo Grego Antigo. Tradugdo: Rosemary Costhek Abilio. Sdo Paulo: Editora
WMF Martins Fontes, 2013.

LIDELL, H. G; SCOTT, R. A Greek-English Lexicon. Oxford: Clarendon Press, 1996.

LUCE, J. V. The “Polis” in Homer and Hesiod. Proceedings of the Royal Irish Academy. Section C:
Archeology, Celtic Studies, History, Linguistics, Literature, v. 78, pp. 1-15, Dublin, 1978.

MOSSE, C. A Grécia Arcaica de Homero a Esquilo (séculos VIII-VI a.C.). Lisboa: Edi¢des 70, 1984.
NAGY, G. Questdes Homéricas. Edigcao Digital. Sdo Paulo: Editora Perspectiva, 2021.
. The Ancient Greel Hero in 24 Hours. Harvard University Press, 2013.

PERINE, M. Medida e Paixdes no Politico de Platao. Filosofia Unisinos, v. 8, n. 3, pp. 213-226, Sao
Leopoldo, 2007.

PLATAOQ. A Repiiblica. Traducdo: Edson Bini. 3. ed. Sdo Paulo: Edipro, 2019.

. Didlogos IV: Parménides / Politico / Filebo / Lisis. Tradug¢do e notas de Edson Bini. 2. ed. Sao
Paulo: Edipro, 2015.

. Oeuvres Complétes - Tome IX - 1- Partie: Le Politique. Paris: Les Belles Lettres, 1950.
. Oeuvres Compleétes - Tome VI: Le République. Paris: Les Belles Lettres, 1943.

REALE, G. Para uma Nova Interpretagdo de Platdo: releitura da metafisica dos grandes dialogos a luz
das “Doutrinas nao-escritas”. 2. ed. Sdo Paulo: Edi¢oes Loyola, 2004.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapa, Amap4, jan-jun. 2025.



20

ROBIN, L. La Pensée Grecque et les Origines de I'Esprit Scientifique. Paris: La Renaissance du Livre,
1932.

ROBINSON, T. Demiurge and World Soul in Plato’s Politicus. The American Journal of Philology, v. 88,
n.1, pp. 57-66, 1967.

SZLEZAK, T. A. A Imagem do Dialético nos Didlogos Tardios de Platdo. Tradugdo: Werner Fuchs. Sio
Paulo: Edi¢oes Loyola, 2011.

TAYLOR, A. E. Plato: The Man and His Work. Mineola: Dover Publication, 2011.

TRABATTON], E. Platdo. Tradugdo: Reneu Quinalia. Sio Paulo: Annablume, 2010.

TORRANQO, J. Mito e Verdade em Hesiodo e Platado. Leituras Cldssicas, n. 2, pp. 11-26, Sdo Paulo, 1998.
VERNANT, ].-P. As Origens do Pensamento Grego. 25. ed. Rio de Janeiro: Difel, 2022.

. Mito e Religido na Grécia Antiga. Traducdo: Joana Angelica D’Avila Melo. Sdo Paulo: Editora
WMF Martins Fontes, 2006.

VICENTE, ].]. N. B. Platdo e a Politica Ideal. Saberes, v. 1, n. 14, pp. 299-307, Natal, 2016.

VIDAL-NAQUET, P. EI Mundo de Homero. Tradugao de Daniel Zagdunaisky. Buenos Aires: Fundo de
Cultura Economica de Argentina S.A, 2001.

WERNER, C. Introdugdo: uma figuracao ético poética da vida agricola. Em: Hesiodo, Trabalho e Dias.
Tradugao Christian Werner. 2. ed. Sao Paulo: Hedra, 2022.

WEST, L. M. Homero: a transi¢do da oralidade a escrita. Letras Cldssicas, n. 5, p. 11-28, Sdo Paulo,
2001.

YARZA, FE. 1. S. Diccionario Griego-Espariol. Barcelona: Editoral Romon Sopena S.A, 1998.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapa, Amap4, jan-jun. 2025.



Percepc¢ao e Comportamento: possibilidades de
compreensao da relagdo corpo e consciéncia

Rafaela Ferreira Marques *

Recebido em abril de 2025. Aceito em maio de 2025.

Resumo: O presente artigo tem como principal objetivo trabalhar o conceito de “percep¢io” na
obra A Estrutura do Comportamento do filésofo Maurice Merleau-Ponty. Para tanto, nos debrucamos
principalmente sobre a parte final do livro langcado em 1942 a fim de compreender como as defini¢cdes
classicas da percepg¢do - a saber, aquelas da filosofia cartesiana, do criticismo além das perspectivas
psicolégicas e fisioldgicas sobre o tema - dificultam um entendimento mais abrangente e interessante
sobre o fendmeno perceptivo segundo Merleau-Ponty. Ver-se-4 como o método fenomenolégico,
presente nesta obra de inicio de carreira, auxilia o autor a se desvencilhar, ainda que de maneira
insuficiente, de perspectivas classicas acerca do tema, o que tornara possivel uma atualizacdo do
conceito e a descoberta de outro tipo de relacdo entre corpo e consciéncia ou interior e exterior,
querela classica para o pensamento filos6fico ocidental, bem como para a filosofia merleau-pontiana
como um todo.

Palavras-chave: Merleau-Ponty; corpo; fenomenologia; comportamento.

Abstract: L'objectif principal de cet article est de travailler sur le concept de « perception » dans
I'ouvrage La Structure du Comportement du philosophe Maurice Merleau-Ponty. Pour le faire, nous
nous concentrons principalement sur la derniére partie du livre, paru en 1942, afin de comprendre
comment les définitions classiques de la perception - a savoir celles de la philosophie cartésienne,
du criticisme et des perspectives psychologiques et physiologiques sur le sujet - empéchent une
compréhension plus complete et plus intéressante du phénoméne perceptif selon Merleau-Ponty.
On verra comment la méthode phénoménologique, présente déja dans cet ouvrage de jeunesse, aide
notre auteur a se dégager, méme si de maniere insuffisante, des perspectives classiques sur le sujet,
ce qui permettra d’actualiser le concept et de découvrir un autre type de relation entre le corps et la
conscience ou l'intérieur et I'extérieur, querelle classique pour la pensée philosophique occidentale,
ainsi que pour 'ensemble de la philosophie de Merleau-Ponty.

Mots-clés: Merleau-Ponty; corps; phénoménologie; comportement.

* Licenciada e bacharela em Filosofia pela Universidade Federal de Sio Jodo del-Rei (UFS]). Mestra
e Doutora em Filosofia pela Universidade Federal de Sdo Carlos (UFSCar). Atua como professora
substituta de Filosofia (Ensino Médio e Graduagdo) no Centro Federal de Educacdo Tecnoldgica
de Minas Gerais (CEFET-MG), campus Timoéteo. E-mail: emaildarafaelaa@gmail.com ; ORCID:
https://orcid.org/0000-0002-2635-2376 .

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



22

Introducao

A Estrutura do Comportamento (1942), primeiro livro publicado pelo
fenomendlogo francés Maurice Merleau-Ponty (1908-1961), trata de questdes um
tanto corriqueiras para a histéria da filosofia ocidental. O autor intentava, naquele
momento, compreender como se dio as “relaces entre a consciéncia e a natureza”!
(SC?% 1; 1). Pararesponder a esse questionamento, inumeros filésofos se debrucaram
tanto sobre o polo subjetivo da relagdo quanto sobre o polo dito objetivo, valendo-se
dos mais diversos métodos, obtendo variadas respostas. Nosso autor, por seu turno,
optou por considerar as relagdes entre o que é exterior ao ser humano e aquilo que
estaria “dentro” dele - o pensamento - do ponto de vista fenomenolégico, ou seja,
tentando voltar as coisas mesmas, jogando luz, primeiramente, na maneira como
elas sdo compreendidas seja pelo senso comum, seja pelas ciéncias, pela psicologia
ou mesmo pela tradi¢do filoso6fica. Todas essas dreas do conhecimento e da cultura
sdo, com efeito, maneiras de se construir e compreender as coisas no mundo.
Porém, como o fenomenodlogo que é, Merleau-Ponty nao parou ai, era necessario,
apo6s proceder a analise das posi¢cdes supracitadas, propor sua propria perspectiva
arespeito da questao.

No entanto, o autor nao podia partir “do nada” ou, o que seria também um
contrassenso, considerar “tudo”. Foi preciso optar por uma noc¢do que o ajudasse a
empreender a tarefa de esclarecer as relacdes entre exterior e interior. Para tanto,
ele se valeu da ideia de comportamento, conceito “neutro” em relagdo “as distin¢des
classicas do ‘psiquico’ e do ‘fisiolégico’ que pode nos dar a ocasido de defini-los
novamente” (SC, 3; 3). Com isso, a nocdo de comportamento mostra-se central, pois
“primeiramente, ela vale como uma exigéncia de nao se pressupor nada, mantendo-

se fiel aos dados fornecidos pela simples descricdao” (Bimbenet, 2000, p. 26). Trata-

1 Segundo Bimbenet (2000, p. 26), Merleau-Ponty, ao escrever A Estrutura, se incluiu em um
debate que ja ocorria na Franca desde o inicio dos anos 1930. Nessa querela, havia duas posi¢coes
antagonicas: aquela dos cientistas que compreendiam a consciéncia como um “objeto natural,
condicionado por seu meio fisico” (idem) - sendo a teoria behaviorista em psicologia um exemplo
-, e uma concepgao filosofia herdeira do kantismo que, por seu turno, estabelecia uma autonomia
praticamente completa da consciéncia em relagdo a seu meio circundante - corrente que tem
Léon Brunschvicg (Franga, 1869-1944) como um de seus representantes. A perspectiva merleau-
pontiana, porém, nao aceitava inteiramente nenhuma dessas teorias optando, com efeito, por
manter o que cada uma tinha de melhor segundo o autor. Veremos, no decorrer do texto, como o
estudo da percep¢do e do comportamento auxiliaram nosso autor a colocar-se nesse debate sem
precisar abdicar de sua autonomia de pensamento.

2 As obras de Merleau-Ponty serdo citadas por siglas, da seguinte maneira: A estrutura do
comportamento - SC; O primado da percepgdo e suas consequéncias filoséficas - PPCP. A paginacao
indicada entre parénteses refere-se primeiramente a edi¢do original em lingua francesa e, quando
houver, a versdo traduzida para o portugués. As referéncias completas podem ser encontradas ao
final do presente artigo.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



23

se, portanto, de uma noc¢ao fenomenolégica por exceléncia.

Ora, a tentativa merleau-pontiana de compreender as relagdes entre a
realidade interior e a exterior se dd em um terreno a principio isento de injungdes,
um terreno livre, dai a op¢do por este e ndo outro conceito. No decorrer de
seu trabalho, o autor se valera de pesquisas provenientes de diversos campos:
psicologia, fisiologia, filosofia, medicina e pedagogia a fim de elucidar os apuros em
que a no¢do de comportamento coloca cada um desses campos.

Apés o escrutinio das nogdes relacionadas ao comportamento, tanto aquelas
que viam nele um mecanismo quanto uma resposta puramente intelectual a
estimulos, o autor chega a ultima parte da obra, que nos interessa particularmente.
Ali, ele intenta compreender a consciéncia “descoberta” por suas anadlises
anteriores, que ndo pode nem ser subordinada ao corpo, sendo simples motivacao
a seus movimentos e comportamentos, tampouco sendo atividade pura,
inteiramente desvinculada do organismo, usando-o apenas como receptaculo. A
consciéncia, portanto, ndo podia mais ser compreendida nem como um “objeto
natural”, tampouco como algo inteiramente autdbnomo em relagdo a realidade e
que transformava tudo que estaria fora dela em objeto ideal®. Era preciso, entdo,
compreender a consciéncia de uma terceira forma, pois “analisando-a, nds a
encontramos em toda parte como lugar das ideias, e em toda parte ligada como
integracao da existéncia” (SC, 278-9; 286). Trata-se, portanto, de uma “consciéncia
perceptiva”, cujas particularidades serdo tema das préximas se¢des do presente
trabalho.

1. Senso comum, realismo empirico, filosofia criticista: trés (im)
possibilidades de compreender a percepg¢ao

Maurice Merleau-Ponty, na ultima parte de A Estrutura do Comportamento,
trata do problema da relacdo entre interior e exterior — querela cara a tradicao
filosofica, bem como a ele e seus contemporaneos fenomenodlogos-existencialistas,
como Jean-Paul Sartre (Franga, 1905-1980) e Simone de Beauvoir (Franga, 1908-
1986), por exemplo - tendo como principais interlocutores grandes nomes da
historia da filosofia. Além disso, ele se reporta também ao senso comum - ou
consciéncia ingénua - a fim de analisar os pontos fracos das teorias filoséficas e da
nossa propria percepc¢ao ordinaria, na medida em que ela foi teorizada por filésofos
e cientistas. Trata-se, portanto, de uma empreitada filoséfica por exceléncia:

inquirir tanto as ideias correntes quanto a tradicdo pregressa sobre um assunto

3 Trata-se, aqui, de teorias chamadas por Merleau-Ponty de “realismo empirico” e “idealismo
transcendental”, respectivamente.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



24

cujas respostas ndo sdo, na perspectiva daquele/a que empreende a pesquisa,
satisfatorias.

Comecando sua andlise sobre a consciéncia ingénua e a maneira como a
percep¢do ocorre para ela, o autor esclarece que embora se tenha afirmado que
se trata de uma consciéncia realista - ou seja, uma consciéncia cujos conteudos
teriam sido impressos no tecido mental sem que este ultimo possuisse qualquer
capacidade ativa nesse processo - tal afirmacao nao se sustenta. Isso se deve ao fato
de que quando percebemos, ndo acreditamos ver um duplo interno do mundo, como
afirmam os realistas, mas o mundo mesmo aparecendo de maneira perspectiva.
“Parece-me (...) que minha percepgao é como um feixe de luz que revela objetos no
lugar em que estao e que manifesta a presenca deles, até entao latente” (SC, 282;
288, italicos nossos). Do que decorre o carater perspectivo e inacabado das coisas,
ja que essa presenca nunca sera total, sempre havera algo desse contetido latente
mencionado, o que fica nitido a partir da metafora escolhida pelo fil6sofo: um feixe
de luz ilumina cada coisa por seu turno, nao sendo possivel, dessa feita, uma visada
total da realidade.

Essa teoria lacunar da percep¢do intenta, acredito, ser a base para se criticar
de forma contundente isso que o autor chama “realismo empirico”. Mas, do que
se trata? Tal formulacdo pode parecer estranha aqueles que transitam apenas
no seio dos conhecimentos filoséficos, porém, para Merleau-Ponty, cujo escopo
de descricdo e problematizagdo chega as ciéncias fisiolégicas, passando pela
psicologia, sem nunca perder de vista a tarefa genuinamente fenomenolégica a
qual ele se dedica, falar em “realismo empirico” é estabelecer um alcance nitido de
sua critica. Para ele, o realismo é aquela teoria segundo a qual as coisas do mundo
existem de forma completamente exterior ao sujeito que, por seu turno, é afetado
passivamente por elas. O sujeito enquanto alguém que age sobre a realidade,
segundo essa perspectiva, seria descartavel. Todas as coisas empiricas, concretas,
cientificamente analisaveis e desdobraveis, estariam, dessa feita, disponiveis sem
lacunas, para serem “conhecidas” por uma subjetividade esvaziada. Por isso, o
realismo empirico ndo pode assumir que existam lacunas no mundo. Entretanto, e
é ai que reside o interesse em se descrever a experiéncia da consciéncia ingénua, o
mundo ndo aparece para o sujeito de forma completa, disponivel, mas sim a partir

de perspectivas que a percepg¢do “escolhe”, por assim dizer.

[a] perspectiva ndo me aparece como uma deformacao subjetiva das coisas,
mas ao contrario como uma de suas propriedades, talvez sua propriedade
essencial. E essa perspectiva que faz que o percebido possua nele mesmo
uma riqueza oculta e inesgotavel (SC, 282; 288).

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



25

A “escolha” de que falavamos acima, no entanto, ndo ocorre de maneira fortuita.
Falando especificamente da critica feita pelo autor a reflexologia de Pavlov?,
Merleau-Ponty demonstrou que determinados comportamentos sdo vividos mesmo
pelas ordens animais, devido a um “valor vital” que eles possuem para aquela
espécie. Quando se trata de seres humanos, esse valor ganha mais possibilidades e
nuances.

Para o fenomendlogo, é o inacabamento que nos da margem para viver e
perceber um mundo mais rico do que aquele que conhecemos, ou o mundo ja
mediado por esse conhecimento que poderia ser tratado como limitante (SC, 283;
289). A maneira como a consciéncia ingénua percebe o mundo nos daria, segundo
Merleau-Ponty, um mundo “real”. Adotando essa posicao, somos capazes de criticar

tanto o realismo empirico quanto o intelectualismo, ja que

(..) para sermos justos com nossa experiéncia direta das coisas,
precisarfamos manter ao mesmo tempo, contra o empirismo, que elas
estdo paraalém de suas manifesta¢des sensiveis e, contra o intelectualismo,
que elas ndo sdo unidades da ordem do juizo e que se encarnam em suas
aparicgoes (SC, 284; 290).

As coisas, para a experiéncia direta, sdo “seres perspectivos”, onde as partes
escondidas ndao se revelam completamente, apresentando “pouco a pouco”
seus aspectos. Porém, eu posso, como nos diz o autor, apreender a coisa mesma
que transcende aquele aspecto que me é dado, apesar de ele nunca ser capaz de
representar a coisa inteira. A coisa, para a consciéncia ingénua, pode ser definida
como “uma transcendéncia aberta contudo ao meu conhecimento” (SC, 284-5;
291). Nao se trata, assim, de uma tese como a do idealismo kantiano para o qual
0 noumeno jamais sera conhecido; na experiéncia imediata tem-se acesso a coisa
mesma, s6 que de maneira incompleta, perspectiva.

Portanto, a consciéncia ingénua ndo é, como quereriam os intelectualistas,
a causa das acdes do corpo que ndo passaria de um autdémato, um organismo

inerte cuja unica funcdo é “esperar” por essa motivacdo intelectual®. Com efeito,

4 Barbaras (2001, p. 153) esclarece que a reflexologia de Pavlov “consiste em reconstruir o
comportamento de maneira longitudinal como uma reacdo caracteristica a um estimulo objetivo
especifico, segundo uma via nervosa definida”. Essa visdo inteiramente mecanicista é rejeitada
por Merleau-Ponty com base em estudos de Koffka e Goldstein que demonstram a relacao entre
o comportamento e um todo significativo, excluindo, assim, o paralelismo simplista da definicdo
pavloviana.

5 “Vé-se que ovivente forma com seu meio uma totalidade em que é impossivel, de direito, distinguir
0 que cabe propriamente ao organismo e o que provém do exterior, discernir uma dimensao de
passividade que ja nio seria atravessada por atividade” (Barbaras, 2006, p. 143). E justamente
nessa divisdo estanque entre a passividade e a atividade que reside a falha das duas correntes
citadas por Merleau-Ponty, tanto o realismo empirico quanto o intelectualismo de matriz kantiana

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



26

em A Estrutura do Comportamento, a consciéncia se exprime no corpo. Sua agao
na natureza nao é de carater causal, mas faz “explodir no campo fenoménico
uma intencdo [e um] ciclo de gestos significativos” (SC, 286; 292, colchetes
nossos). Porém, essa explicacdo nos leva a uma espécie de “relagdo magica” entre
a percepgdo e a coisa percebida, tendo em vista a falta de justificativa para a
“explosdo” citada. E preciso, entfio, deslindar esse processo (SC, 286-7; 293), sendo
nesse ponto exato que a teoria da consciéncia ingénua apresenta sua falha® ja que,
ela também, mantém separados os dominios ou as categorias do comportamento.

Embora a consciéncia ingénua ndo rompa inteiramente a unidade do individuo,
transformando o corpo em pura matéria desprovida de “predicados humanos”
(SC, 285; 291) - como faria uma filosofia cartesiana, por exemplo -, devido a
suas proprias limitacdes ela ndo consegue dar a ver a profundidade filoséfica e
existencial dessa unidade. “O ego, como centro do qual emanam suas intengdes,
0 corpo que as porta, os seres e as coisas aos quais elas se dirigem ndo sao
confundidos: mas sao apenas trés setores de um campo unico” (SC, 287; 293). Ora,
deve-se, entdo, ultrapassar as indicagdes e premissas da consciéncia ingénua com
a finalidade de obter uma explicagdo fenomenologicamente satisfatoria, afinal nao
estamos no campo da “magia”.

Caso estivéssemos inteiramente de acordo com a teoria da consciéncia ingénua,
teriamos que explicar diversos pontos um tanto complicados, sendo essa “relacao
magica” entre consciéncia, corpo e mundo, um dos mais dificeis. Tendo em vista
que, segundo Merleau-Ponty, ha casos - como a doenga - em que a continuidade
mencionada acima é rompida, o corpo, ao invés de se mostrar como encarnac¢do da

consciéncia, lhe oferece resisténcia:

[i]a que um ferimento nos olhos basta para suprimir a visao, isso significa
que vemos através do corpo. Jd que uma doenga basta para modificar o
mundo fenoménico, isso significa que o corpo pde um filtro entre nos e
as coisas. Para entender esse estranho poder que ele tem de conturbar
todo o espetaculo do mundo, somos obrigados a renunciar a imagem que
a experiéncia direta nos da dele (SC, 287; 293).

Tal rentincia, como nos alerta o autor, ocorre em favor do corpo biolégico.

Abdicando do corpo fenomenal em prol daquele descrito pelas ciéncias, cairfamos

escolhem um polo para ser inteiramente “passivo”. A analise do comportamento mostra, por seu
turno, que tal divisdo nao pode ser mantida.

6 Aqui observamos o modo de funcionamento da argumentacido merleau-pontiana na maioria de
seus escritos. Ele comega por analisar as teorias correntes sobre determinado assunto, neste
momento a percep¢do, mostrando as insuficiéncias dessas, para posteriormente propor, nio
solugdes, mas outras perspectivas possiveis sobre aquele tema e que, a seu ver, condizem com a
descrigao fenomenolégica do mundo.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



27

novamente no pensamento causal.

De maneira geral, a atitude do realismo empirico é observada tanto na
psicologia quanto na ciéncia. Ambas “consideram a percepcdo e seus objetos
proprios como ‘fend6menos psiquicos’ ou ‘interiores’, funcdes de certas
variaveis fisiolégicas e psiquicas” (SC, 291; 297), e essas variaveis podendo ser
compreendidas como aquelas das leis da fisica, por exemplo. O que faria da
percepcao uma parte da natureza, na medida em que ela é compreendida como
“um conjunto de acontecimentos ligados por leis” (idem). Tendo admitido isso, o
problema sera “determinar, no corpo, condi¢des adequadas de percepcao” (idem).
Nao se trata mais de pensar em que medida a percep¢ao nos afeta, mas de que
maneira o corpo é capaz de “sofrer” as leis da percepcdo (ja que ele é parte da
natureza externa). Ocorre, desta forma, uma mudanga perspectiva: mais que apenas
compreender como as coisas exteriores afetam o corpo e “formam” percepgdes,
é preciso esclarecer como o corpo é, ele também, modificado pelas experiéncias
perceptivas ou, no caso da doenga citado, pela falta de capacidade fisiolégica de
vive-las.

A psicologia da Gestalt - tema de referéncia merleau-pontiana e outro
exemplo, como o comportamento, de um dominio que tenta escapar aos
dualismos materialistas/intelectualistas’ -, embora sofra com esses preconceitos
realistas e tente se desvencilhar deles, ndo leva as ultimas consequéncias suas
proprias descobertas; o que lhe interdita, naquele momento, um lugar ainda mais
privilegiado nas discussoes filoso6ficas. Por essa razdo, Merleau-Ponty afirma a
incompletude da empreitada gestaltista. As leis da fisica ndo sdo “uma explicacao
das estruturas”, mas representam “uma explica¢do nas estruturas” (SC, 292; 298),
ou seja, as estruturas sdo prévias em relacdo as leis, elas representam um solo
originario, pré-objetivo, que serve como base para toda e qualquer teoria cientifica,
sem que suas leis lhe sejam impostas de fora, fato que os psicélogos da Gestalt ndo
exploram suficientemente.

A origem dos equivocos realistas, inclusive aqueles da teoria da Gestalt, se

refere exatamente a ignorancia dessas estruturas originarias:

[a] relacdo dos aspectos perspectivos com a coisa que eles nos apresentam
ndo se reduz a nenhuma das que existem no interior da natureza: ndo
é, como vimos, nem a relacdo do efeito com a causa nem a da fungio
com a variavel correspondente. Todas as dificuldades do realismo vém
justamente do desejo de converter numa acao causal essa relacdo original
e inserir a percep¢do na natureza (SC, 293; 299).

7 Paraum aprofundamento nessa questio cf. Barbaras, 2001.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



28

Ora, o que os psicélogos da Gestalt, segundo o autor em A Estrutura do
Comportamento, ndo conseguem perceber é que qualquer explicagcdo causal ficara
aquém da riqueza da apresentacdo lacunar e perspectiva que a realidade nos
oferece. A originalidade da relacdo entre sujeito e entorno ndo pode ser explicada
de forma causal e a natureza da qual fala o autor no final da passagem acima ainda
ndo é aquela rica e profunda, natureza de empiétement como esta descrito em seus
cursos do final da década de 19508 mas uma natureza cujas relagées siao puramente
causais e improdutivas.

Resta, ainda, uma grande questdo a ser pensada: como podemos compreender
a coisa enquanto una se ela mostra, na verdade, inumeros perfis a meu corpo e a
minha consciéncia? Usando as palavras do autor: “Como imagens retinianas tao
diferentes conforme o ponto de vista irdo ‘dar a alma’ o meio de perceber uma
mesma coisa sob multiplos perfis?” (SC, 293; 299). As explicacdes que tém como
base a associacdo de lembrangas caem no mesmo problema da causalidade, seja
ela psiquica, fisioldgica ou um misto dos dois, ndo sendo, pois, aquilo o que busca
nosso autor. Para Merleau-Ponty, “o espetaculo de uma coisa vista através de seus
‘perfis’, essa estrutura original ndo é nada que possa ser ‘explicado’ por algum
processo fisioldgico ou psicoldgico real” (SC, 294; 301). O ponto seria, segundo
ele, mais descrever do que explicar, ja que as “explicacdes” acabam, mais uma vez,
recorrendo a algum tipo de causalidade.

Uma tentativa classica de explicacdo do fendmeno perceptivo é a teoria
mecanicista de Descartes, para a qual

a percep¢do ndo podia mais aparecer como o efeito em nos da acdo de
uma coisa exterior, nem o corpo como o intermediario dessa a¢ao causal;
a coisa exterior e o corpo, definidos pelo “pensamento” da coisa e pelo
“pensamento” do corpo - pelo significado coisa e pelo significado corpo
-, tornavam-se indubitaveis tais como se apresentam para ndés numa
experiéncia licida, ao mesmo tempo que perdiam os poderes ocultos que
o realismo filoséfico lhes confere (SC, 297; 303).

Porém, o problema apontado por nosso autor refere-se ao ndo pertencimento
dos fatos a esfera do Cogito. Ainda que se seja estreitamente ligado a corpo, como
defende Descartes’, as coisas “reais” permanecem do lado de fora da consciéncia,
ndo existindo uma unidade entre corpo e consciéncia apesar de ndo mais se poder
dizer que a segunda “comanda”, no sentido forte do termo, este ultimo.

O Cogito permanece, entdo, um universo de pensamento que ndo comporta

8 Cf. Merleau-Ponty, 1995.
9 Cf. Descartes, 1983.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



29

as existéncias extensas. Ele “da conta do pensamento de ver, mas o fato da visdo
e o conjunto dos conhecimentos existenciais permanecem fora dele” (SC, 298;
304, italicos nossos). O problema da concep¢do cartesiana da consciéncia
perceptiva reside justamente ai: o que é vivido continua fora do Cogito, sendo-
lhe, por conseguinte, negada toda e qualquer possibilidade de verdade, ou clareza
e distingdo. Seguindo sua problematizacdo em relacdo a histdria da filosofia no
que diz respeito a relacdao entre percepc¢ao, mundo e consciéncia, Merleau-Ponty
discutira com a filosofia criticista, que é herdeira da tradicao cartesiana.

Segundo ele, essa corrente toma de empréstimo uma concepg¢ao cartesiana de
“conhecimento”, que nao seria, como querem os empiristas, um simples contato
“cego” com uma coisa que esta fora do sujeito. O que realmente importa é “o
movimento contrario pelo qual me separo da coisa para apreender-lhe o sentido”
(SC, 300; 306). Nao se trata, portanto, do que ocorre quando me coloco em relacao
com o mundo, mas a maneira pela qual me afasto dele sendo, assim, capaz de
compreender o “sentido” das coisas.

Dessa forma, “conhecer é pois sempre apreender um dado em certa fungdo,
sob certo aspecto, ‘enquanto’ ele me significa ou me apresenta alguma estrutura”
(SC, 300; 306, italicos nossos). Observamos nessa passagem uma referéncia ao
sujeito que conhece de maneira absoluta, presente nas filosofias intelectualistas?®.
Veremos a seguir que esse sujeito, além de estar em contato com o mundo, de
alguma maneira o constitui a partir de algumas categorias presentes a priori em
sua consciéncia.

Nosso autor esclarece entdo, apds ter analisado a perspectiva da consciéncia
ingénua e a das ciéncias e a da psicologia, que nenhuma delas consegue resolver a

questdo colocada:

[n]do é o olho, ndo é o cérebro, tampouco o ‘psiquismo’ do psicélogo que
pode realizar o ato da visdo. Trata-se de uma inspec¢do do espirito na qual
os acontecimentos, ao mesmo tempo que vividos em sua realidade, sdo
conhecidos em seu sentido (SC, 301-2; 307-8).

Quem daria conta dessa tarefa que contém duas etapas - a vivéncia empirica
dos objetos e o conhecimento “em seu sentido” - seria “um modo de consciéncia
mais originario” (SC, 302; 308). Entramos aqui, propriamente, na maneira criticista

de conceber a percepgao.

10 Em Fenomenologia da Percepgdo, bem como no restante de sua carreira, Merleau-Ponty insiste
em desmistificar essa posicdo a qual ele chama “sujeito de sobrevoo”. Essa presenca ausente as
coisas do mundo, este sujeito que nio se implica na realidade, é um dos pontos focais das criticas
de nosso autor.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



30

Segundo essa teoria, “a Unica maneira, para uma coisa, de agir sobre um
espirito, é oferecer-lhe um sentido, manifestar-se a ele” (SC, 302; 308), apenas a
partir dessa manifestacdo que a coisa podera ser conhecida. Como dissemos, uma
consciéncia sera capaz de perceber essa coisa e conhecé-la, ndo sendo, porém, uma
consciéncia qualquer, mas “um pensamento constituinte ou naturante que funda
interiormente a estrutura caracteristica dos objetos” (SC, 302; 308). Ou seja, ndo é o
espetaculo do mundo que contém em si mesmo algum sentido que sera apreendido
pela percepc¢do, mas é a consciéncia naturante que percebe a manifestacao deste
mundo que confere significado a ele.

Por essa razao, hd um papel constituinte por parte da consciéncia
intelectualista: “O idealismo transcendental, fazendo do sujeito e do objeto
correlativos inseparaveis, garante a validade da experiéncia perceptiva na qual
o mundo aparece em pessoa e, entretanto, como distinto do sujeito” (idem). O
idealismo que, dessa forma, seria uma espécie de “salvador” da percepc¢ao, poderia
resolver o problema sem mutilar o ato perceptivo ou cair em possiveis contradi¢des.

Segundo Merleau-Ponty, todavia, a proépria consciéncia reconhece sua
dependéncia em relacdo ao corpo, ja que a situagdo deste no meio determina o que

sera ou ndo conhecido e a maneira como esse conhecimento se dara. E,

(..) nesse sentido, ela aparece como uma parte do mundo, ja que pode ser
inserida nas relagdes que o constituem. Parece comportar dois aspectos:
de um lado ela é meio ambiente de universo, pressuposta por toda
afirmacao de um mundo; de outro é condicionada por ele (SC, 303; 309).

O criticismo devera, entdo, esclarecer essas duas categorias de conhecimento,
aquelas nos quais o corpo tem participacdo e outra para o qual a consciéncia é
milieu d’univers'!, ou seja, aquilo gracas ao que pode haver um mundo, fato que
excluiria, novamente, o corpo de qualquer atividade, ele seria, novamente, reduzido
a uma pura objetividade sem potencial criador. Dessa forma, mesmo a proposta
criticista, como ja ocorrera com a consciéncia ingénua e com o realismo empirico,
se vé enredada em dificuldades que ndo consegue resolver. Vejamos como nosso
autor tenta resolver essas querelas sem mutilar nenhum dos polos originais da

relacdo entre sujeito e mundo.

2. Critica a proposta transcendental da percepc¢ao

A partir das analises empreendidas até aquele momento, Merleau-Ponty

11 Ou “meio ambiente de universo” como traduz Maria Valéria Martinez, cf. Merleau-Ponty, 2006b,
p- 309.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



31

nos diz que, a fim de resolver os problemas expostos anteriormente, poderia ser
interessante a adocdo da perspectiva da atitude transcendental, que, segundo
ele, é “uma filosofia que trata toda a realidade como um objeto de consciéncia”
(SC, 306; 311). Essa consciéncia é capaz de dar uma coesao as trés formas de
unidade - matéria, vida e espirito - que ndo sdo mais “trés ordens de realidade
ou trés espécies de seres” (SC, 306; 312). Existe, portanto, uma significagdo na
natureza, dada justamente por essa consciéncia que é “condi¢do de possibilidade”
e “fundamento” das trés ordens. No entanto, como ocorrera com a consciéncia
ingénua, o realismo empirico e o intelectualismo de origem cartesiana, aceitacao
dessa perspectiva ndo é tao simples.

A impossibilidade de aceitar por inteiro a atitude transcendental diz respeito
ao corpo, melhor dizendo, a maneira como o corpo é compreendido segundo a
tradicdo criticista, com a qual nosso autor nao pode concordar. Segundo ele, dizer

que a consciéncia “age sobre o corpo” ndo é razoavel, ja que

vimos que o corpo ndo é um mecanismo fechado sobre si mesmo, sobre o
qual a alma poderia agir de fora. (...) Dizer que a alma age sobre ele é supor
erroneamente uma no¢ao univoca do corpo e sobrepor-lhe uma segunda
forca que da conta do significado espiritual de certas condutas (SC, 307;
313).

Nao h3, portanto, separagdo entre corpo e consciéncia, como o fenomenologo
adiantara nas paginas anteriores d’A Estrutura. A consciéncia nao pode ser
compreendida como algo vindo de fora e que explicaria as reagdes do corpo
concebido como um mecanismo cego. Da mesma maneira, esse “fora” ndo pode
ser um espago objetivo e definido facilmente a partir das trés dimensdes usuais,
sendo a profundidade - dimensao que para Merleau-Ponty se mostrara fecunda e
significativa'? - “somente a largura vista de perfil”.

Poder-se-ia, entao, adotar outra postura, segundo a qual o corpo ndo é mais
um “ajuntamento” de matéria inerte, estando a consciéncia, necessariamente,
imersa ou misturada nele. O corpo torna-se, assim, portador de uma dialética e
os problemas propostos até entdo desaparecem como que por magica. Ndo se
trata mais de abstrair a consciéncia de sua encarnacdo efetiva, nem de colocar o
corpo como mecanismo. Existe, segundo o autor, uma “consciéncia absoluta diante
da qual o corpo e a existéncia individual ndo passam de objetos” (SC, 309; 315).
Essa consciéncia ndo se preocupa em exprimir as propriedades vitais dos objetos,
mas somente aquelas “verdadeiras”. Voltamos, entdo, a uma perspectiva idealista

da relacdo entre exterior e interior, onde o espirito, ainda que esteja misturado a

12 Sobre esta questio, cf. Marques, 2023, capitulos trés e cinco.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



32

um corpo, estabelece as categorias segundo as quais é possivel conhecer o mundo,
mesmo que este conhecimento ocorra a partir da mediagdo corporal.

Novamente os problemas parecem desaparecer: “as relacdes da alma e do
corpo, obscuros quando tratamos por abstracdo o corpo como um fragmento de
matéria, se esclarecem quando vemos nele o substrato de uma dialética” (SC, 310;
316), dialética esta operada pela consciéncia. Segue-se, dessa maneira, que tudo
aquilo que ocorre fora da consciéncia sé pode ser concebido como “objetos de
consciéncia” ou “significagdes”. O problema que se pde nao é mais de saber sobre
a relacdo entre sujeito e mundo, mas sim entre “sujeito epistemoldgico e (...) seu
objeto” (idem). As categorias da discussdo mudariam, toda relagdo com o mundo
passando a ser, assim, uma relacao de conhecimento ou desconhecimento, jamais
uma relagdo imediata e ingénua com um mundo que sempre possui sentido para o
individuo que o habita, mesmo que este ndo consiga apreendé-lo enquanto sentido
pré-objetivo e nascente.

Resta saber, portanto, as razdes pelas quais, apesar da trajetéria empreendida
até aquele momento levar a uma teoria criticista, a conclusdo de Merleau-Ponty
ndo estd de acordo com essa corrente. E uma questdo basica o que impede tal
identificacao; a saber a relacdo entre a alma e o corpo, tema principal de suas
investigacdes desde o inicio de sua carreira até seus ultimos escritos!®. Como
dissemos acima, para a atitude transcendental, essa querela nao passa de um falso
problema, pois consciéncia e corpo possuiriam uma relacao intrinseca e necessaria
onde aquela permitiria o bom funcionamento deste.

A principal discordancia em relagdo a uma possivel atitude transcendental
reside, basicamente, na interpretacao feita por Merleau-Ponty da nog¢do de forma,

tdo cara a sua teoria como um todo. Segundo ele,

o que ha de mais profundo na ‘Gestalt’ da qual partimos nao é a ideia de
significado, mas a de estrutura, a juncdo de uma ideia e de uma existéncia
indiscerniveis, o arranjo contingente pelo qual os materiais passam, diante
de nos, a ter um sentido (SC, 313; 319).

Sendo assim, nao é tanto as significacdes que devemos nos reportar, mas a
estrutura, ao todo que se coloca diante de n6s de maneira “contingente”, decorrendo
justamente dessa contingéncia a ideia de perspectiva. Ndo é a um mundo fechado
e constituido, como aquele da consciéncia idealista, a que nos referimos, mas a
esse arranjo “prenhe de significado” exemplificado, aqui, pela no¢do de forma.

Segundo Barbaras, mesmo as teorias cientificas, sdo colocadas em xeque pela

13 Cf. Merleau-Ponty, 1964a e 1964b.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



33

teoria da forma da maneira como a interpreta Merleau-Ponty: “E preciso, entdo,
considerar o funcionamento cerebral como um processo de tipo figura-fundo: um
comportamento circunscrito é inseparavel de um fundo do qual constitui um modo
de expressao especifico” (Barbaras, 2001, p. 153). Portanto, Merleau-Ponty nao
podera aceitar uma volta ao idealismo disfarcada de valorizagdo da experiéncia
corporal.

Sobre a diferenca entre sua atitude e a atitude transcendental, o fenomendlogo

esclarece:

[n]do existe uma esséncia do pensamento que receberia por uma
contingéncia de nossa organizacao nervosa e como condi¢do de existéncia
as formas particulares do “pensamento visual” e do “pensamento auditivo”.
As pretensas condi¢des de existéncia sdo indiscerniveis no todo com o
qual colaboram e reciprocamente a esséncia do todo ndo pode ser pensada
concretamente sem elas e sem sua histéria constitutiva. As relacdes da
matéria com a forma no objeto organismo e as relagdes da alma com o
corpo encontram-se através disso concebidas de um modo diferente do
pensamento criticista (SC, 315; 321).

O criticismo recusa o problema das relagdes entre alma e corpo por lhes
conferir um carater puramente tedérico, enquanto eles aparecem também na
vida pratica, por exemplo, quando uma das fun¢des sensoriais se encontra
comprometida. E nesse momento que passamos a compreender o todo de que
fala o autor, pois, quando seu funcionamento é perfeito, ele passa despercebido. O
mesmo ocorre com nossa experiéncia vivida cotidiana: quando nossas maos estao
“funcionando bem”, ndo nos damos conta da dificuldade que temos, por exemplo,
quando algum tipo de dor ou lesdo se manifesta no pulso. S6 nos “lembramos” que
temos maos, ou pulsos, quando elas doem ou, devido a uma lesdo, tornamo-nos
incapazes de realizar acdes corriqueiras, como digitar um texto.

Novamente Merleau-Ponty se valera da nog¢ao de comportamento para
esclarecer as questdes que vinham sendo trabalhadas até aquele momento.

Segundo ele:

[0] comportamento, longe de ser uma coisa que existe em si, é um
conjunto significativo para uma consciéncia que o considera; mas era ao
mesmo tempo e reciprocamente para mostrar na “conduta da expressao”
o espetdculo de uma consciéncia sob nosso olhar, o de um espirito que vem
ao mundo (SC, 317; 323).

Nao se trata de estabelecer uma consciéncia constituinte, ou de sobrevoo,
mas de encarnar a consciéncia no mundo, colocad-la necessariamente em relacao
com a materialidade: trata-se ainda de resolver a dependéncia perene entre corpo

e consciéncia: “os dois termos [corpo e consciéncia] nunca podem se distinguir

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



34

completamente sem deixar de ser” (SC, 318; 324). Nosso autor, no entanto, ndo
intenta identificar essas duas regides de ser. Segundo ele, corpo e consciéncia nao
sao redutiveis um ao outro, mas também nao podem ser inteiramente separados.

Ao nos depararmos com isso, podemos levantar, novamente, a questdo da
ambiguidade descrita no prefacio d’A Estrutura, bem como mencionada pelo
proprio Merleau-Ponty. Longe de ser um problema ou uma contradi¢do logica,
essa ambiguidade é constituinte do ser humano. A conexdo empirica entre corpo
e alma é “fundada na operacgao originaria que instala um sentido em um fragmento
de matéria, fazendo-o nela habitar, aparecer, ser” (SC, 318; 324). Observamos
aqui, novamente, mencao a essa camada originaria que sera trabalhada com mais
atencao na Fenomenologia da Percepgdo. Devemos, pois, voltar a nog¢ao de estrutura
para tornar compreensivel “ao mesmo tempo a distingdo e a unido entre a alma e o
corpo” (SC, 318; 325).

Caso identifiquemos a percep¢do a um “conhecimento das coisas existentes”,
compreendendo existentes como aquilo que atinge diretamente meus sentidos,
ela ndo pode ser nada além de uma “consciéncia individual” (SC, 320; 327), ja que
ndo posso ter certeza da maneira pela qual outros seres humanos percebem o
azul do céu que esta disposto diante de nds. No entanto, afirmar essa posi¢ado é ser
demasiado simplista, pois o céu ao qual nos reportamos todos é o que o autor chama
de texte originaire que, necessariamente, possui um sentido. Estariamos, assim, em
relacdo com esse sentido originario, o que nos proporciona uma percep¢dao mais
ou menos homogénea de uma mesma coisa: “o significado que encontro em um
conjunto sensivel ja lhe era aderente. (...) O significado é encarnado” (SC, 321; 327).
Fatos que seriam impossiveis de admitir se nos limitdssemos a compreensao da
consciéncia transcendental da relagdo entre corpo e consciéncia.

A fim de ilustrar esse raciocinio, Merleau-Ponty cita o exemplo de dois
sujeitos que observam um cubo de madeira, e diz que a “estrutura total do cubo é
a mesma tanto para um quanto para outro” (SC, 321; 328). O que difere é a visao
particular que cada um possui, a perspectiva segundo a qual o sujeito 1 observa o
cubo, que ndo pode ser identificada aquela do sujeito 2. Em um momento anterior
do livro, o fil6sofo ja mencionara esse perspectivismo e o colocara como também
constitutivo da experiéncia perceptiva. E justamente a impossibilidade de ver
o cubo inteiramente o que me da sua existéncia real ja que “se todos os lados do
cubo pudessem ser conhecidos de uma s6 vez, eu ndo estaria mais lidando com
uma coisa que se oferece pouco a pouco a inspe¢do, mas com uma ideia que meu
espirito possuiria verdadeiramente” (SC, 322; 328). E a opacidade do mundo que a

percepgdo se dirige e é isso o que ela encontra, ndo uma transparéncia completa e

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



35

acessivel.

Ao descrever o corpo, de acordo com a ciéncia por exemplo, o transformamos
em “significado a perspectiva vivida que, por definicdo, ndo é uma” (SC, 325;
331), também a relagdo entre alma e corpo se apresenta de maneira diversa caso
pensemos segundo a categoria do “vivido” e ndo das significagoes:

[r]eduzida a seu sentido positivo, a conexdo da alma e do corpo nada mais
significa do que a ecceidade do conhecimento por perfis, ela parece ser
um prodigio apenas se, por um preconceito dogmatico, afirmamos que
todas as entidades de que temos experiéncia deveriam nos ser dadas
“integralmente”, como os significados pretendem sé-lo (SC, 325; 331-2).

O grande problema repousa na pretensdo das significagdes de dar conta
de tudo. As esséncias, tomando essa palavra no sentido classico, ao intentarem
estabelecer uma experiéncia das coisas “inteiramente”, acabam por impossibilitar
a percepcdo e o conhecimento. Merleau-Ponty ja esclarecera que a incompletude
da percepcdo, longe de ser um problema é, na verdade, parte constitutiva desta
e ao ser encarada de maneira positiva acaba por auxiliar na compreensao da
experiéncia perceptiva. Eu tenho a “impressdo” de ver o cubo inteiro, mesmo que
trés de suas faces sempre me sejam escondidas, devido a percep¢do mesma, que me
d4, virtualmente, aquilo que nao vejo.

Todas as tentativas de explicar a percep¢do partem de um mesmo problema:
“a consciéncia aparece, de um lado, como parte do mundo e, de outro, como
coextensiva ao mundo” (SC, 327; 333), porque ela é, ao mesmo tempo, dependente
do corpo fisico e aquilo que permite que este corpo possa “compreender” os dados
sensiveis. Nosso autor inverte as categorias mais gerais do conhecimento, pois
“0 percebido ndo é um efeito do funcionamento cerebral, é seu significado” (SC,
329; 335). Nao h3, portanto, uma precedéncia organico-nervosa dos conteudos
de percepcdo em relagdo ao percebido, este se d4 de maneira originaria e sé
posteriormente deveria ser alvo de uma tematizacao, seja da ciéncia, da psicologia
ou mesmo da filosofia.

A experiéncia perceptiva enquanto “constituinte” de um mundo prévio aquele
da ciéncia contém em si uma ambiguidade. A estrutura ambigua da percepgao
ocorre porque “é verdadeiro dizer que minha percep¢do é sempre um fluxo de
eventos individuais e o que ha de radicalmente contingente no perspectivismo
vivido da percepcdo da conta da aparéncia realista”; em contrapartida, “também
é verdade dizer que minha percepcdo acede as proéprias coisas, jA que essas
perspectivas sdo articuladas de uma maneira que torna possivel o acesso a

significacdes individuais, ja que elas ‘apresentam’ um mundo” (SC, 331; 338). Por

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



36

isso dissemos que o movimento geral da consciéncia é invertido, parte-se agora da
experiéncia perceptiva para explicar, inclusive, os dados de significagao.

Entretanto, como podemos explicar o fato de uma aparente contradicdo ser
capaz de dar origem a todas as nossas experiéncias sensiveis? Isso se deve a uma
relacdo magica, ou misteriosa, entre o mundo e o eu, intermediada justamente pelo

corpo:

[a] imagem retiniana, a medida que a conheco, ndo é ainda produzida
pelos raios luminosos que partem do objeto, mas esses dois fendmenos
se parecem e se correspondem de uma maneira mdgica através de um
intervalo que ainda ndo é espaco (SC, 332; 338, italicos nossos).

Para que seja possivel compreender o fend6meno da percepgdo, sem recorrer
a causalidade ou as teses realistas, é necessario apreender “sem confundi-la com
uma relacao légica, a relagdo vivida dos ‘perfis’ com as ‘coisas’ que eles apresentam,
das perspectivas com os significados ideais que sdo visados através delas” (SC, 332;
339). E isso s6 sera passivel de ocorrer caso nos reportemos a percep¢dao enquanto
experiéncia originaire [originaria] e nos valhamos da no¢ao de intencionalidade
que sera trabalhada com mais aten¢do na obra subsequente do autor.

E preciso ter em vista o fato de que ciéncias e filosofia classica atribuem a
causalidade um papel demasiado decisivo. Segundo Merleau-Ponty, “coloca-se o
corpo humano no meio de um mundo fisico que seria ‘causa’ de suas reagdes” (SC,
202; 208). Este mundo, completamente exterior ao sujeito e que ndo possui com ele
qualquer relagdo de proximidade ou de co-pertencimento, pode ser compreendido
como o mundo objetivo da ciéncia, e as reagdes causais como simples reflexos
analisaveis pelo método cientifico. Veremos, no entanto, que nem a causalidade
e nem esse “mundo fisico” ddo conta da totalidade da experiéncia humana; mais
que isso, a ideia é deixar nitido que existe uma dependéncia do espaco externo -
objetivo - em relacdo ao espago corporal, sendo o primeiro ndo resultante do
segundo, mas justamente o contrario, dai a necessidade de uma nova abordagem
para a experiéncia perceptiva que nao se resuma aos pressupostos da causalidade
nem aqueles idealistas.

Seria entdo razoavel esperar que essa consciéncia separada do mundo, ou
melhor, que tem seu préprio mundo, consiga ter acesso aos objetos perceptivos?
Segundo Ferraz (2006, p. 44), “a percep¢do nao € a consciéncia intelectual criticista,
que jamais toca a matéria, da qual apreende somente a estrutura inteligivel; ela
se relaciona com as Gestalten pelas quais o universo se manifesta.” E necessario,
dessa forma, uma via de acesso diversa as formas que sdo, segundo tanto Merleau-

Ponty quanto o comentador citado, o modo de manifestacdo do mundo a percepg¢ao

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



37

humana. Essa importancia capital da percepcao deve-se ao fato que “se entendemos
por percepc¢do o ato que nos faz conhecer as existéncias, todos os problemas nos
quais acabamos de tocar se reduzem ao problema da percep¢do” (SC, 338; 344). Ou
seja, comportamento, estrutura, forma, psicologia da Gestalt, critica as ciéncias e a
tradicdo filosoéfica; tudo isso estd diretamente ligado ao problema da percepgao, a
dificuldade em se compreender a dualidade das nog¢des de “estrutura e significacao”
(idem).

Ja mencionamos que o mundo se apresenta por formas, e ndo por elementos
isolados que demandariam um tipo de compreensdo baseado em relagdes causais.
A forma é, ao mesmo tempo, “um conjunto que tem um sentido” e uma constituicdo
autébnoma, em certa medida, que “se altera ou se reorganiza diante de nés como
um espetaculo” (SC, 338; 344-5). Sendo assim, ao mesmo tempo em que as formas
nos apresentam o mundo, elas impedem que o vejamos de maneira completa,
transparente e acabada. O sentido do qual fala Merleau-Ponty ndo corresponde
aquele do criticismo, mas estd fundado em um dominio anterior a inteleccdo e a
problematizacdo. Segundo ele,

[a] “coisa” natural, o organismo, o comportamento do outro e o meu
existem apenas por seu sentido, mas o sentido que jorra neles ainda ndo
é um objeto kantiano, a vida intencional que os constitui ainda ndo é uma
representacdo, a “compreensdo” que da acesso a eles ainda ndo é uma
intelec¢do (SC, 339; 345, italicos nossos).

O lugar que funda todas essas categorias mencionadas pelo autor é o campo
pré-objetivo, o mundo tal como ele se apresenta aos sentidos, e que tem, ele mesmo,
um sentido ao qual nossa percepc¢do deve, sem intermédios ou pré-juizos, acessar.
A atitude criticista, que baseia o método cientifico e quer compreender o mundo
como algo inteiramente disponivel a inspecao de um espirito constituinte, perde de
vista, justamente, esse campo pré-objetivo. No entanto, ciéncia e tradigao filoso6fica

se trabalham sobre pressupostos sem se darem conta, o autor esclarece:

[s]e refletirmos sobre os nossos objetos de pensamento e de ciéncia, no
final das contas eles nos remetem ao mundo percebido como ao terreno
ao qual eles devem finalmente se aplicar. Nem por isso, ndo quis dizer que
o mundo percebido (...) fosse a totalidade do universo. H4 o mundo ideal
ou cultural: ndo diminuf a originalidade, somente quis dizer que ele se faz,
de algum modo, ao rés do chdo (PPCP, 88; 65).

Estar ao rés do chao, ou, dito de forma mais simples, no andar térreo do
mundo, é estar sempre relacionado, diretamente, com o mundo tal como ele é. Ora,
a preocupacdo fenomenolégica por exceléncia - descrever a realidade tal como ela

aparece -, poderia ser compreendida, também, pela ciéncia, caso ela se desse conta

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



38

do mundo sobre o qual ela trabalha de forma insuspeitada.

Consideracgoes finais

A descricdao desse mundo, bem como a critica das teorias que o deixaram
inacessivel a percepcao, sdo alguns dos pontos que serao tratados por Merleau-
Ponty na Fenomenologia da Percep¢do. Neste livro, ocorre uma tentativa de
compreender o mundo-da-vida do alto, e ndo mais “partindo ‘de baixo” como
ocorrera n'A Estrutura. Segundo Barbaras, ainda que no livro de 1938 Merleau-
Ponty tenha se dedicado ao estudo do comportamento em geral, na Fenomenologia**
“é o sujeito do comportamento, a saber, o corpo prdprio, que esta em primeiro
plano” (Barbaras, 1997, p. 17, traducdo nossa). A tarefa agora consiste em descrever
a nossa experiéncia, partindo de dentro, ultrapassando, assim, a perspectiva do
espectador estrangeiro, que comecou a ser deixada de lado somente neste ultimo
capitulo d’A Estrutura.

N3ao se trata, porém, do corpo meramente fisico, aquele “ajuntamento” de ossos,
sangue e carne. Merleau-Ponty se debrucara, na verdade, sobre corpo préprio como
afirma Barbaras, aquele corpo que “vivido como profundamente meu, porque é nele
que me experimento, é ele o vetor docil de minhas intenc¢des, corpo este que eu sou
antes que de possui-lo” (Barbaras, 1997, p. 18, traducao nossa). Se o corpo vivido
ndo pode ser compreendido como uma posse do sujeito, algo que esteja disponivel
a seu bel prazer, para ser usado, feito e desfeito de acordo com a necessidade,
compreende-se a importancia dos questionamentos merleau-pontianos tanto
sobre o comportamento quanto sobre a percep¢ao. Demonstrar a insuficiéncia das
compreensoes classicas sobre a percep¢do abriu caminho, com efeito, para uma
nova possibilidade de entendimento do corpo em geral e, de forma mais profunda,

da no¢do mesma de subjetividade. A tarefa da teoria merleau-pontiana é

(...) inscrever a filosofia na existéncia, 1a onde se constata o paradoxo de
uma consciéncia que nunca é um puro espirito e de um corpo que nunca
é um simples pedaco de matéria, um simples fragmento de extensdo
(Peillon, 1994, p. 33).

Nao se trata mais de um sujeito acsmico, que a tudo acessa e que, portanto, teria
em sua consciéncia as chaves para compreender e trabalhar o mundo e a natureza
- fatos que a historia e a politica contemporaneas a nosso autor, bem como a nos,
atestam o equivoco -, mas uma subjetividade encarnada, espacialmente situada e

que, por assim dizer, faz parte do mundo, mesmo sendo capaz de imprimir-lhe a

14 Para um aprofundamento sobre esta questdo, cf. Marques, 2017.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



marca por meio do trabalho, da arte ou mesmo da filosofia.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.

39



40

Referéncias Bibliograficas

BARBARAS, Renaud. Merleau-Ponty. Paris: Ellipses Edition, 1997.

. Merleau-Ponty et la Psychologie de la Forme. Les Etudes Philosophiques, v. 57, n. 2, pp. 151-
163, Paris, 2001.

. Le Désir et la Distance: introduction a une phénoménologie de la perception. 2a ed. Paris: Vrin,
2006.

BIMBENET, Etienne. La Structure du Comportement: Chapitre III, 3 - “L'ordre humain” Merleau-
Ponty. Paris: Ellipses Edition, 2000.

DESCARTES, René. Os Pensadores: Discurso do Método / Meditagdes / Objecdes e Respostas / As
Paix0es da Alma / Cartas. Introdugdo de Gilles-Gaston Granger; prefacio e notas de Gérard Lebrun;
Tradugao J. Guinsburg e Bento Prado Junior. 3. ed. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1983.

FERRAZ, Marcus S. A. O Transcendental e o Existente em Merleau-Ponty. Sdo Paulo: Associagio
Editorial Humanitas, 2006.

MARQUES, Rafaela F. Merleau-Ponty e a Experiéncia do Espago. Dissertacdo (Mestrado em Filosofia).
Programa de Pés-Graduacdo em Filosofia (UFSCar). Sao Carlos, 2017. (p. 111)

. 0 Corpo no Espago, o Espago do Corpo: consideragdes sobre a filosofia de Merleau-Ponty. Tese
(Doutorado em Filosofia). Programa de Pés-Graduacgdo em Filosofia (UFSCar). Sdo Carlos, 2023.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Phénoménologie de la Perception. Paris: Editions Gallimard, 1945.
____.LeVisible et 'Invisible. Paris: Editions Gallimard, 1964a.

_____.L'Fil et I’Esprit. Paris: Editions Gallimard, 1964b.

____.La Nature. Notes de cours au College de France. Paris: Seuil, 1995.

. Fenomenologia da Percep¢do. Tradugio de Carlos Alberto R. de Moura. Sdo Paulo: Martins
Fontes, 2006a.

. A Estrutura do Comportamento. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2006b.
. La Structure du Comportement. Paris: Presses Universitaires de France, 2013.

. Le Primat de la Perception et ses Conséquences Philosophiques. Lagrasse: Editions Verdier,
2014.

. O Primado da Percepg¢do e suas Consequéncias Filosdficas. Belo Horizonte: Auténtica Editora,
2015.

PEILLON, Vincent. La Tradition de I’Esprit: itinéraire de Maurice Merleau-Ponty. Paris: Editions
Grasset et Fasquelle, 1994.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



Apontamentos sobre Desafios Filoso6ficos para uma
Articulacdo dos Saberes Indigenas

Carlo Arturo Zarallo Valdés *

Recebido em marg¢o de 2025. Aceito em maio de 2025.

Resumo: Continuar justificando o eurocentrismo é uma postura que ainda permite o fortalecimento
de posicdes ideoldgicas conservadoras — aquelas que seguem tratando a América Latina como uma
simples extensdo da Europa e como a unica fonte legitima de producido de pensamento. Mais de
cinco séculos desde a invasido e colonizagdo e ainda assim a América Latina continua marcada por
uma forma de colonialidade interna, que se manifesta ndo apenas no plano ideolégico, mas também
no ambito politico, econdmico, epistémico e ontolégico — especialmente em sua fase neoliberal.
Diante deste cenario, o objetivo deste artigo é analisar a modernidade e o eurocentrismo a partir da
perspectiva da filosofia dos povos indigenas. Para isso, sera utilizada a hermenéutica como ferramenta
metodolégica, com o intuito de confrontar os fundamentos tedricos dessas abordagens e revelar suas
limitagdes. O texto também buscard aprofundar o sentido da “busca sagrada” nos contextos indigenas
— compreendida aqui como uma categoria que articula espiritualidade, ética e saber —, ao mesmo
tempo em que analisara os processos historicos e simbdlicos de apagamento dos conhecimentos
ancestrais. Por fim, o artigo apresenta algumas praticas filoséficas proprias dos povos originarios,
como forma de afirmar suas racionalidades e formas de existéncia.

Palavras-chave: epistemologia; povos indigenas; filosofia; decolonialidade.

Abstract: Continuing to justify Eurocentrism is a stance that still enables the strengthening of
conservative ideological positions — those that continue to treat Latin America as a mere extension
of Europe and as the only legitimate source of intellectual production. More than five centuries have
passed since the invasion and colonization, and yet Latin America remains marked by a form of
internal coloniality, which manifests not only on the ideological level but also in political, economic,
epistemic, and ontological spheres — especially in its neoliberal phase. In light of this scenario, the aim
of this article is to analyze modernity and Eurocentrism from the perspective of Indigenous peoples’
philosophy. To this end, hermeneutics will be used as a methodological tool, with the intention of
confronting the theoretical foundations of these approaches and revealing their limitations. The text
will also seek to deepen the meaning of the “sacred quest” in Indigenous contexts — understood
here as a category that connects spirituality, ethics, and knowledge — while analyzing the historical
and symbolic processes of erasing ancestral knowledge. Finally, we will present some philosophical
practices specific to Indigenous peoples, as a way of affirming their rationalities and ways of existence.

Keywords: epistemology; indigenous peoples; philosophy; decoloniality.

* Doutor em filosofia pela Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC), pés-doutorando no
Programa de Pds-Graduagdo Interdisciplinar da mesma instituicdo (UFSC). Professor de filosofia
(UCM-Chile). E-mail: carlo.zarallo@hotmail.com ; ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6655-
045X .

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 41-57, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



42

A todos os povos que re-existem dia a dia

1. Introducao

O titulo de nosso artigo responde a um tema que, desde nossa perspectiva,
ainda nao foi totalmente digerido no pensamento latino-americano contemporaneo
e ainda mais brasileiro. Mas nao é um assunto s0 nosso, esse contraste, entre
uma filosofia eurocéntrica e uma filosofia tradicional dos povos do Sul, e quando
dizemos Sul, nos referimos aqueles que foram coldnias, aqueles que nao sdo os
Estados Unidos ou a Europa, isto é, China, India, mundo islamico, Africa Bantu e
América Latina.

Esse contraste, desde minha experiéncia na formacao de filosofia, vem desde
2011, ano em que conheci pessoalmente o professor Enrique Dussel num congresso
de filosofia na cidade de Mendoza. Desde ai, tenho tentado refletir sobre o que
significa pensar filosoficamente os saberes indigenas.

Tenho um amigo do Marrocos que vende comida as quartas-feiras na
Universidade Federal de Santa Catarina - UFSC (ja volto a falar dele). Marrocos é
um pais islamico do norte da Africa e, como acontece em muitos outros lugares do
Sul Global, ha algo interessante nas faculdades de filosofia: em geral, elas combinam
duas grandes tradicdes. Embora esse debate devesse ser muito mais amplo, vou
comecar pelo especifico.

Em paises como Coréia, Japao, india, Marrocos ou Egito, é comum que as
universidades ensinem duas tradicdes filosdficas. De um lado, estd a filosofia
tradicional, que em muitos desses lugares tem séculos de desenvolvimento e
reconhecimento. Na China, na india ou no mundo islamico, por exemplo, ninguém
pode negar a importancia filoséfica do taoismo, do confucionismo, dos Upanishads,
dos Rigveda ou dos pensadores arabes. Também é importante lembrar de grandes
pensadores judeus, como Maimonides e Al-Farabi, que fazem parte dessas
tradigdes.

De outro lado, esta a filosofia europeia moderna, de base mais patriarcal
e branca, iniciada com autores como Descartes, Hume, Kant, Hegel, Marx ou
Heidegger. Essas duas tradicbes — a local e a europeia — sdo ensinadas, com maior
ou menor equilibrio, em muitas universidades do Sul.

Mas na América Latina, a situacdo é diferente. Raramente ha estudos
aprofundados sobre as filosofias dos povos indigenas nas faculdades de filosofia.

Em alguns casos, nem se considera a possibilidade de que os povos originarios

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 41-57, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



43

tenham produzido filosofia. E, de forma ainda mais radical, chega-se a questionar
se ja houve filosofia na prépria América Latina. Considerou-se que apenas a
Europa pensou filosoficamente. A América Latina tem sido vista como um lugar
de aplicagdo, ndo de criacdo do pensamento. Ou seja, a filosofia que fizemos
sdo comentdrios europeus e nega-se que tenhamos pessoas que sdo fildsofas.
Neste sentido, considera-se que somos ainda mais atrasados do que os arabes,
os chineses e os hindus, que pelo menos consideraram que houve uma grande
filosofia. Entre nds, a situacao é pior, porque ndo consideramos a filosofia dos povos
indigenas, mas também ndo consideramos a filosofia, aquela feita por pensadores
latino-americanos, que nao pertenciam a comunidade dos povos originarios,
crioulos e mestigos. Aqui a situacao é ainda mais grave. Segundo Dussel (1996),
o eurocentrismo filos6fico nega a possibilidade de que outros povos, como os
originarios da América Latina, sejam considerados sujeitos filoso6ficos validos.

Se ha uma filosofia tradicional e uma filosofia eurocéntrica, a articulacdo é
praticamente impossivel, ndo acontece. Temos ai uma realidade completa a ser
pensada e nao sabemos com qual das duas tradi¢des fazer. Quase sempre é feito a
partir do pensamento europeu, mas o pensamento tradicional ndo é integrado, e ai

a verdadeira posicao seria tomar os povos indigenas e pensar a realidade.

2. Conflitos Filosoficos

No ano 1978, Leopoldo Zea em seu livro a Filosofia Latinoamericana como
Filosofia Sin Mas (Zea, 1978), fez uma pergunta que ainda hoje muitos filosofos se
perguntam: existe uma filosofia tradicional nossa dos povos indigenas? A maior
parte dos fildsofos formados pelas faculdades de filosofia dird que ndo — que
ha sim uma cosmovisao, uma sabedoria, mas que ela ndo se configura como um
pensamento filosofico estruturado, capaz de servir como ponto de partida para
reflexdes sistematicas. E entdo, o que fazemos? Continuamos apenas comentando o
pensamento europeu?

Somos em grande medida comentadores. Nao criamos, ndo inventamos,
apenas repetimos. A maioria da producao filos6fica académica se dedica a explicar,
estender ou atualizar autores europeus ou norte-americanos contemporaneos.
E é justamente essa pratica que revela o quanto ainda estamos mentalmente
colonizados.

O colonialismo impds seu controle sobre a producdo social de riquezas
por meio da conquista militar e consequente ditadura politica. Mas sua
area de dominio mais significativa era o universo mental dos colonizados;
controle, por meio da cultura, de como as pessoas se percebiam e sua

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 41-57, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



44

relacdo com o mundo. O controle politico e econdmico ndo pode ser total
ou eficaz sem o dominio das mentes. Controlar a cultura de um povo é
dominar suas ferramentas de autodefinicio em relagdo aos outros. Para
o colonialismo, isso envolvia dois aspectos de um mesmo processo: a
destruicdo ou desvalorizacao deliberada da cultura de um povo (de sua
arte, suas dancas, suas religides, sua historia, sua geografia, sua educacio,
sua oratéria e sua literatura) e a elevagdo consciente da lingua do
colonizador. O dominio da lingua de um povo pelas linguas das poténcias
colonizadoras foi crucial para a dominacdo do universo mental dos
colonizados (Thiong’o, 2015, p. 62-63).

Nossa mente foi colonizada? Por que estamos pensando a partir de pensadores
que pensam em outras realidades que ndo sdo as nossas? O que pensamos é
inauténtico? No mundo académico e no mundo universitario ainda prevalece a
razdo ilustrada; o [luminismo, entao, é ao que estamos nos opondo. O [luminismo
€ o pensamento tedrico, filoséfico e ideologico da revolugdo industrial capitalista.
Por volta do século XVIII, o grande Iluminismo (com Voltaire e Montesquieu na
Franca, com Kant na Alemanha) consolida uma visdo da razao ilustrada. O grande
adversario do nascimento ou da consciéncia de uma filosofia dos povos nativos
sera a razao ilustrada. Disso temos que saber bem do que se trata. Porque com
essa definicdo de razdo ndo podemos fazer filosofia dos povos originarios, porque
ela ndo funciona para nos, porque temos outra concepg¢ao da razao, do mundo, da
ética, da politica, do direito e de tudo, e entdo ndo devemos simplesmente querer
usar essa razado para estudar questdes dos nossos povos nativos. Mas ainda temos
que estar muito atentos ao exercicio de qual razao estamos fazendo para estudar
as questdes dos povos nativos. Pois se fizermos isso a partir da visdo iluminada
moderna, distorcemos o objeto e nunca descobriremos do que se trata a questao.
Entdo também temos de fazer uma autocritica e saber de onde estamos nos

situando.

3. Conflito Epistemolégico

A histéria das ideias tem mostrado que “a razdo dirige o mundo e, portanto,
também a histéria universal transcorreu racionalmente” (Hegel, 1995, p. 38).
O mundo, entdo, terd que ser visto como algo abstrato e ndo como algo que tem
concretude em relagdes culturais, sociais, politicas e histéricas. O conhecimento
parece ser enunciado desde o continente europeu e os enunciados sao desvelados
pela clareza da razao. Todos que estejam fora do esquema fechado e inamovivel
serdo considerados barbaros, miticos e primitivos. Parece existir uma aposta por
gerar uma classificacdo social do ser humano que, em ultima instancia, esta contida

na categoria de colonialidade que engloba todas as dindmicas de poder que tem

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 41-57, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



45

por tras. Dito de outra forma, a colonialidade abarca todo ambito epistemoldgico
(conhecimento) e ontoldgico (sujeito) na busca de um mundo homogéneo que se
afaste ao maximo da diversidade de pensamento, da construcao de conhecimento e
de outras formas e modos de existir. “A colonialidade do poder envolve a imposicao
de uma estrutura de dominagdo que controla ndo apenas a economia e a politica,
mas também a produg¢do de conhecimento e as formas de ser” (Quijano, 2005, p.
123).

O pensador Anibal Quijano exp6s que pra falar de modernidade desde uma
visdo eurocéntrica, cartesiana, é indispensavel que a categoria de colonialidade
esteja presente. Dito de outra forma, entender a modernidade implica ter
consciéncia plena de que o “descobrimento” do outro é o que torna possivel a
dindmica de poder na qual a Europa se converte em eixo central (econ6mico,

epistémico e ontolégico) frente ao continente americano.

Nossa terra, de nossos antepassados, foi protegida. Temos uma ciéncia
positiva e, gracas a ela, nossa cultura continua milenar e nao tem fim.
Por exemplo, falamos dos irmdos e irmas que alimentam nossa sede,
nossas necessidades, aqueles que nos banham, aqueles que protegem
tudo, isso se chama rio. N6s ndo usamos ralos para o rio, um irmao nunca
pode esfaquear outro irmao, entdo ndo esfaqueamos um irmao que nos
da bebida. Se as transnacionais cuidassem de nossas terras como nds
cuidamos delas, dariamos a elas um campo de trabalho de bom grado.
Mas acontece que a Uinica coisa com que as transnacionais se preocupam é
obter seus beneficios econdmicos e encher seus cofres de dinheiro (Iwgia
apud Blaser, 2016, p. 2).

Nessa citagdo, encontramos um conflito epistemolégico entre o que existe
e 0 que ndo existe, entre uma visdo que entende a “natureza” como objeto, como
recurso e uma visdo cosmologica, que apreende a “natureza” como parte de uma
totalidade, de uma continuidade, de uma comunidade de humanos e nio humanos.

Uma razdo ilustrada é uma razao muito estreita e devemos comegar a critica-la.
Pois a questdo é séria e ndo esta apenas na filosofia dos povos originarios, mas em
toda uma etapa da humanidade. Uma filosofia dos povos originarios pode ser um
bom exemplo para ter um ponto critico de apoio para toda essa grande expressao
que esta sendo globalizada.

Descartes talvez seja o melhor exemplo. Em 1637, Descartes publica O Discurso
do Método. Educado pelos jesuitas, pensou a partir de uma reflexdo sobre a
individualidade e por isso expressava que ia colocar tudo em questdo para chegar a
um fundamento indubitavel do discurso filoso6fico. Ele achou que podia duvidar de
todos os dados dos sentidos, de tudo o que sabia. O que ele ndo podia duvidar é que

ele era consciente nesse momento de ser consciente, isso ele chamou de ego cogito,

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 41-57, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



46

“penso”:

3

[o] pensamento é um atributo que me pertence; sé ele ndo pode ser
separado de mim. Eu sou, eu existo, isto é certo; mas por quanto tempo?
Ou seja, por todo o tempo em que eu penso, pois poderia, talvez, ocorrer
que, se eu deixasse de pensar, deixaria ao mesmo tempo de ser ou de
existir. (...) Nada sou, pois, falando precisamente, sendo uma coisa que
pensa; isto é, um espirito, um entendimento ou uma razao, que sio termos
cuja significagdo me era anteriormente desconhecida (Descartes, 1973, p.
102).

Mas ai, € um “eu” que reflete sobre si mesmo, que se coloca como ponto
de apoio para poder desdobrar um mundo a partir dele. Um eu ja manifesto no
individualismo metafisico, ja anticomunitario, porque é o individuo que se coloca
como ponto de partida. Mas também coloca uma razdo que toma consciéncia de si
mesma, deixando a corporeidade de lado.

E essa razdo também vai nos dizer que a filosofia passa do mito ao ldgos. “A
filosofia europeia cré que nasceu quando se superou o mito e se ingressou no /6gos.
Mas isso é apenas uma autolegitimacao ideoldgica” (Dussel, 1996, p. 32). Portanto,
se a “razdo” simbolica é primitiva, puramente metaférica, o [dgos é a razao cientifica
e matematica. O “2+2=4" exemplifica uma certeza matematica que se torna recurso
para a caracterizar a identidade da razao.

E verdade que “2 + 2” é igual a 4. No entanto, essa certeza nio significa que
a razao matematica seja a melhor forma de razdo. A verdade dessa operacgdo se
deve a extrema simplicidade do objeto tratado — uma abstracao. Dizer “2 + 2 = 4”
é afirmar algo real no plano abstrato, mas nao no mundo concreto. Nao vemos “2
+ 2” andando por ai. Podemos falar, por exemplo, de dois passarinhos mais dois
passarinhos, que resultam em quatro passarinhos — mas aqui ja entramos em
outra dimensao, pois um passaro ndo é uma simples unidade: ele tem penas, vida,
movimento. O conceito de “passaro” é complexo, ao contrario do nimero 4, que é
uma quantidade abstrata e simplificada.

Essa confusdo entre a simplicidade do objeto e a certeza da razao pode nos
enganar. A razdo parece mais certa quando lida com objetos abstratos. No entanto,
quando se trata de temas politicos, ontolégicos ou epistémicos, a realidade
se apresenta muito mais complexa. No cotidiano concreto, a realidade é de
complexidade infinita, e a razdo nao pode oferecer certezas absolutas. Nenhum
julgamento politico, por exemplo, pode ser considerado absolutamente verdadeiro;
sempre havera margens para erro, justamente pela complexidade do objeto
analisado.

Por isso se diz que a razdo politica aprende com seus erros — ela é

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 41-57, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



47

inevitavelmente falivel, porque atua sobre um objeto incerto. Ainda assim, essa
é talvez a forma mais humana de razao, pois ndo é apenas teoérica: ela é pratica e
afetiva, enraizada na experiéncia. Trata-se, portanto, de uma razao complexa.

A razao matematica, por outro lado, lida apenas com quantidades e nao é capaz
de dar conta da qualidade ou dos multiplos aspectos da realidade. A razdo moderna
acredita que saimos do mito para chegar ao Idgos, sendo este considerado preciso.
Se entendermos I6gos como razao abstrata, entdo essa razdo ndo nos ajudara a
pensar uma filosofia dos povos indigenas — porque é uma razdo que se distancia
da vida concreta. Pior: essa razdo nao é apenas abstrata, ela é mitificada. Acredita-
se que essa razao descobre, de forma individual, o que deve ser feito. Assim, se
tomarmos o conceito moderno de filosofia, os povos indigenas seriam considerados
sem filosofia — o que é uma distor¢do. Na verdade, eles possuem algo muito mais
complexo, que também estava presente nos povos antigos. Os préprios gregos,
que inventaram as palavras “philosophia” e “l6gos”, ndo foram necessariamente os
inventores da filosofia.

Muitos textos antigos, como os de Her6doto, Platao e Aristoteles, reconhecem
que a filosofia grega tem origem no Egito. Curiosamente, os modernos afirmam que
a filosofia nasceu na Grécia, enquanto os préprios gregos apontavam o Egito como
ber¢o do pensamento. E plausivel, entdo, considerar que ja havia filosofia no Egito
3.000 anos antes de Aristételes. E pertinente lembrar a critica de Tatiano, em seu
Discurso Contra os Gregos, quando acusa os gregos de apropriacao cultural:

(...) tiraram dos babildénios a astronomia, das divindades persas a
geometria, dos egipcios o conhecimento, e o alfabeto dos fenicios. Parem
de chamar de invencdes o que sdo imita¢des (Tatiano, 1996, p. 87).

Também houve filosofia na China e India. Falar que a filosofia surgiu na Grécia é
parte do eurocentrismo. Recoloca a Europa como centro e fim da histéria universal,
tal qual dizia Hegel (Dussel, 2007). Com essa visdo, os povos nativos desaparecem e
com essa interpretacdo ndo havera filosofia.

Para os gregos, filosofia significa philos (amor) pela sophia (sabedoria) e
por isso temos que nos perguntar antes o que é sabedoria, ndo o que é filosofia.
Aristételes dizia que os filésofos fazem uma mito-poiésis, que também produzem
mitos. H4 um mito da caverna; Parménides e Heraclito falam por mitos; o préprio
Aristételes esta dentro de um mundo mitico. Aristételes achava que a lua esta
ligada a uma esfera e o sol a outra, e que existem esferas que giram em torno da
terra. E como explicar o movimento dos planetas com esferas? Entao vocé nao pode
imaginar que complicagdes eles fizeram das esferas que moveram outras esferas, as

almas moveram as esferas e entao os cristdos disseram que eram arcanjos, e eram

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 41-57, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



48

mundos miticos. Mas repetiram o dito de que isso é ldgos. E filosofia é o amor da
sabedoria. E o0 que é sabedoria? Sabedoria é saber ordenar. Ordenar o qué? Ordenar

precisamente o sentido da existéncia.

4. Cosmos e mundo

A fim de ordenar, falemos sobre o cosmos e o mundo. O cosmos é toda a
realidade, as milhdes de galaxias a milhdes de anos-luz de distancia. Depois do
chamado Big Bang, ha 16 bilhdes de anos, o cosmos expande a velocidade da luz
por aproximadamente 355 mil quilometros por segundo. Nossa, e bem que ha
milhdes de anos de distancia das galaxias, elas sdo imensas, vamos supor que tudo
isso é real, e a capacidade humana tem a capacidade de pensar como hipoétese, tudo
real, vamos chamar isso de cosmos. Mas no cosmos, o ser humano (na comunidade
e cultura), captura alguma parte desse cosmos, sendo aquele que incorpora em sua
experiéncia diaria. Vamos chamar essa totalidade de experiéncia do mundo real. O
mundo ndo é o cosmos. O cosmos é a totalidade da realidade, que os Yanomamis,
Macuxis, Maias, Mapuches contemplaram como ndés, o sol, a lua, os planetas, as
galaxias. O mundo deve ser colocado em um sentido filoséfico muito preciso, essa
precisdo sera util para a filosofia indigena. O mundo € a totalidade das experiéncias
que o ser humano tem do real. Mundo enquanto a totalidade de experiéncias
que é preservada na nossa memoria e na memdria da coletividade. Mundo € essa
totalidade neste momento, trazida pela nossa memoria. Ailton Krenak nos ordena
para que tenhamos cuidado. Pois “as pessoas que ndo tém lacos profundos com
sua memoria ancestral, como referéncias que sustentam uma identidade, vao
ficar loucas neste mundo maluco que compartilhamos” (Krenak, 2019, p. 9). A
“civilizagdo da mercadoria” (nas palavras de Davi Kopenawa Yanomami) perdeu
a memoria de sua conexdo com a existéncia. Os povos da Terra e da Floresta sao
aqueles que ndo precisam “resgatar” uma “conexdo com a natureza”. Conforme
Krenak, “diz-se que vive na cultura de um mundo que ndo perde a memoria de fazer
parte da natureza, vocé é herdeiro disso, ndo precisa resgatar” (Krenak, 2020, p.
57). Isso nos diz muito ao respeito do mundo, de nosso mundo.

Mundo, porém, é uma totalidade de sentido. Ai teriamos que comegar a ir
devagar pois ha pressupostos que precisariamos desmembrar para comecgar a
entender a profundidade do pensamento contemporaneo e a sabedoria dos povos
originarios. Porque o problema é que ao falar da sabedoria dos povos indigenas
em suas proprias palavras, eu ndo os entendo mais. Uma vez que estou em outro
mundo, no mundo moderno. Até os indigenas que vivem em Roraima, no Acre,

que moram em Oaxaca, no planalto peruano, estdo todos em outros mundos. Nas

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 41-57, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



49

palavras de Eduardo Viveiros de Castro:

[c]Jomo varios etndélogos ja haviam alertado, mas quase todos de passagem,
muitos povos (talvez todos) do Novo Mundo compartilham uma concepgio
segundo a qual o mundo é composto por uma multiplicidade de pontos
de vista: todos os existentes sdo centros potenciais de intencionalidade,
que apreendem os outros existentes de acordo com suas respectivas
caracteristicas ou potencialidades (Viveiros de Castro, 2015, p.42).

Eles também ja tém um mundo, que provavelmente foi influenciado pela
modernidade. Entdo, precisamos ter categorias que nos permitam traduzir a
experiéncia moderna para o “original” e a experiéncia “original” para a moderna.
Uma passagem entre as duas tradi¢des. Para isso deve-se ter muito cuidado. Por
vezes pegamos o moderno e queremos impactar no tradicional empregando
palavras modernas e assim distorcendo o pensamento indigena. Entdo, como nos
situamos no mundo do indigena partindo do mundo moderno atual? Temos que ter
categorias novas, pensar e criar novas formas de entendimento que nos permitam
passar de um mundo para outro. Faz parte de um debate que é necessario levar
a sério. O mundo como a totalidade do sentido da existéncia humana inclui o real
como parte, entdo os maias, por exemplo, tinham um conhecimento astronémico
superior ao conhecimento dos espanhéis. Com mais precisao do que estes, aqueles
também calculavam os anos a partir do movimento de Vénus, de Marte e de outros
planetas. Algo que os europeus ainda nao faziam no calendario de Teod6sio amado
por eles. Ou seja, os maias tinham um certo conhecimento do cosmos, mas no
mundo maia esse cosmos tinha um sentido. O que significa sentido? Ndo é o mesmo
que verdade, e isso nos leva a diferenca entre ciéncia e conhecimento.

A verdade é a atualizacao na minha subjetividade, ou seja, no meu cérebro, do
real.

Isso é uma coisa (garrafa, telefone), eu estendo a mao e pego. Eu ndo estendi
minha mao para o nada, tinha uma garrafa e era o que eu pensava haver. Era o que
atualizei no meu cérebro. Mas no cérebro de forma neural, pois se eu realmente
colocar a garrafa no meu cérebro, eu morro, pois destruo meu cérebro. Portanto,
ndo dentro, mas enquanto uma existéncia neuronal. Assim dizem os fil6sofos da
intencionalidade (Husserl) e eu a tenho tao atualizada que é a distancia e minha
mao recebe o império da minha vontade-razao que diz pegue a garrafa e minha
mao se move e a leva. Se ndo houvesse verdade, ou seja, se eu ndo atualizasse no
meu cérebro a realidade das coisas, eu nao seria capaz de lidar com elas e eu nao
seria capaz de viver. Construir o real no meu cérebro é a gestao da realidade para a
sobrevivéncia. [sso é verdade.

O sentido é outra coisa. O médico pode dizer “ele morreu”. Isso é um fato e é

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 41-57, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



50

verdade, mas eu pergunto ao médico: “médico, qual é o significado da morte?”. E
o médico pede desculpas, e diz “eu ndo aprendi isso na faculdade de medicina”.
Outro alguém, um adolescente, pode perguntar: “doutor, e ha imortalidade da
alma ou os mortos vao ressuscitar?” Ao que o médico responde: “isso também nao
me foi ensinado pela faculdade de medicina”. Eis o mundo do sentido. O sentido é
algo que o ser humano desde seu mundo acrescenta a realidade, na realidade uma
grande parte da nossa existéncia é acrescentado pelo sentido e ndo simplesmente
pela verdade. O sentido é a criacdo do ser humano a partir de seu imaginario de
onde ele, o ser humano vive, porque lhe da sentido. Por exemplo, o comer. Como
é que um cachorro come? Bem, jogamos a carne e ele provavelmente engole e
nem prova. Mas é assim que fazemos? NO0s vamos comer e estamos cozinhando,
por qué? A gente cozinha para diminuir o tempo de digestao, isso é uma questao
fisioldgica. Mas além disso, a gente faz em comunidade, alguns de nds até fazem
uma oragdo antes de comecar uma refeicao. Nos celebramos a refeicao. Comer é um
ato comunitario, é um rito de celebragdo, para o qual deve ser feito um banquete,
que ¢ a festa, mas a festa ndo é o comer puro, que é a verdade do alimento, mas
o sentido, de modo que o mundo tem como ultimo horizonte do circulo (o que
Heidegger chama de compreensdo do ser ou totalidade do sentido). Quando algo
faz sentido ele tem um significado, mas nao se relaciona apenas com a realidade
césmica e sim com o mundo cultural e histérico humano. Af se guarda o lugar do
sentido. Ter sentido é ter um lugar dentro de uma totalidade na qual se entende
a realidade. Se a vida humana fosse apenas veritativa, descobrindo o que sdo as
coisas, mas ndo imaginativa, seria infinitamente chato. E como se eu perguntasse
a alunos de um curso de filosofia “por que vocés estao aqui?”. “Por que isso entra
no projeto que vocé tem?”. Digamos, um projeto de ser fildsofa ou filésofo, um
intelectual que compreende a realidade. Se tem um projeto, esse projeto nao é dado,
mas estad no imaginario. Faz parte do sentido de sua existéncia, ha o que os faz viver,
comer, dormir, sonhar e reproduzir a vida em um nivel basico, o ponto de partida,
a condicdo da possibilidade de sentido. Digo isso, pois naquela época “original” da
filosofia ndo se deu uma passagem do mito para o I6gos, mas se permaneceu no

mito de qualquer maneira. Devemos agora repensar a palavra “mito”.

5. 0 mundo dos sonhos

Em A Simbdlica do Mal (1960), Paul Ricoeur faz uma analise de dois mitos, o
mito de Prometeu no mundo grego e o mito adamico no mundo semitico. Adao e
Eva sao um mito: mito é uma historia racional baseada em simbolos, nio uma

historia infantil. O mito é racional no sentido que da razdes. E racional, mas em vez

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 41-57, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



51

de ser formulado de forma univoca e secular como faz a filosofia eurocéntrica, o
mito se formula em simbolos. Se por um lado o simbolo tem uma desvantagem em
relacdo ao conceito univoco de ciéncia, por outro lado, tem uma grande vantagem.
Enquanto sua desvantagem o faz ndo ser tao preciso e univoco como “2 mais 2” é
“igual a 4”, sua vantagem o torna mais complexo e produtivo, podendo ser relido
em diferentes momentos, ganhando a cada vez um novo significado, a depender do
contexto e de como é€ lido.

A interpretacdo hermenéutica ndo é o mesmo que a explicacdo cientifica.
Ambas sdo conhecimento e ambas exigem uma légica, hA método tanto em uma
quanto em outra. Mas elas diferem no método. A hermenéutica é feita com simbolos
e os simbolos tém significados diferentes, ndo apenas um. Por isso é mais dificil
entender o que é dito em uma linguagem simbélica do que o que é dito em uma
linguagem univoca. O univoco se esgota explicando o existente, enquanto o
simbolico pode ser relido em situagdes futuras de riqueza muito maior. No mito
adamico pode ser entendido, como as pessoas fazem diariamente, que no paraiso
terrestre Deus disse ao homem para ndo comer desta arvore, e entao Eva lhe deu
a mac¢a da tentacdao e Addao comeu da arvore da vida. Seus olhos foram abertos, ele
descobriu o mal e o bem e do paraiso foi expulso: a histéria comecou. O mito de
Prometeu é diferente. Um quase-deus que rouba o fogo dos deuses, a inteligéncia, e
presenteia os humanos com tal item. Pelo roubo, ele é castigado. Um castigo eterno,
no qual ndo ha liberdade, apenas destino. Entdo Ricoeur diz, o mito prometeico nos
fala da necessidade do destino, Deus quis e entdo ele o cumprird eternamente. Por
outro lado, o mito adamico é um mito da tentacdo, onde o ser humano é€ livre, e por
isso, inaugura a histdria: sdo dois mitos muito diferentes, e o segundo é o que vai
ser imposto na cultura ocidental, porque fala de liberdade. Agora ha outra forma de
interpretar, entdo, o tema: é o ultimo horizonte da compreensao das realidades do
mundo é sempre mitico. No livro, Hacia una Critica de la Razén Mitica: el laberinto
de la modernidade (2007), Himkelammert diz que até a ciéncia tem os mitos como
ultimo horizonte de entendimento; o mito do progresso. Por exemplo, esse é um
mito que nao pode ser provado, mas também é perigoso, porque esse progresso
quantitativo nos leva ao suicidio ecolégico. O horizonte ultimo de compreensao do
mundo, também moderno e até secularizado, continua a ser os mitos, os simbolos,

os sonhos.

Somos uma cultura do pewma. Os sonhos, nos dizem, sdo o tempo
em que viajamos em um presente onde o futuro pode ser o passado
e vice-versa. No visivel, caminhamos contemplando, a cada passo, as
perguntas que nos convidam a pensar - a vislumbrar - respostas que
chamamos de conhecimento. No invisivel, fluem em siléncio os rios da

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 41-57, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



52

vida, transbordantes, nos presenteando com essas perguntas infinitas
(Chihuailaf, 2019, p. 63, tradu¢ido minha).

O sonhar, questao fundamental para o mundo da vida indigena, e que adquire
especial relevancia no texto. Trata-se de recuperar para a existéncia um meio
sensivel no qual, aqui e agora, € o lugar onde tudo pode ser imaginado de outra
forma. Experiéncia onirica, em que o futuro se expressa com materiais do que foi
abrindo um mundo em que a energia da pluriformidade é jogada com toda a sua
forca. Assim, talvez, a América profunda nao seja apenas a assinatura de um mundo
afetivo-imaginal, mas também a assinatura de um projeto além deste continente,
através do qual o pluralismo que constitui a vida em todas as suas formas é
recuperado, a fim de aprender nao apenas a ser, estar ou pensar diferente, mas,
acima de tudo, aprender a sonhar de maneira diferente a riqueza de um mundo em
que cabem muitos mundos e no qual o paradigma expressivo da existéncia recupera

toda a sua potencialidade.

Quem envereda pelo tema dos sonhos depara-se com uma imensa
literatura, tdo antiga quanto a escrita, tdo heterogénea quanto sio as
formas de conhecer. (..) Os sonhos sdo reivindicados pelas artes e pela
literatura com fonte de inspiracao criativa; pelas religides, como meio de
comunicagao direta com o divino; (...) por diversos povos, que os assumem
como um meio de aquisicdo de conhecimentos sobre si, sobre outrem e
sobre o mundo. Entre os povos amerindios, em geral, e das terras baixas da
América do Sul, em particular, aimportancia dos sonhos é observada desde
longa data. Abundam nas cronicas e etnografias dessa regido referéncias
ao papel central que os sonhos e seus relatos possuem no cotidiano destes
povos. (...) Como insistiu Ailton Krenak, durante a fase mais critica da
pandemia, “é preciso sonhar para adiar o fim do mundo”. Isso porque a
atividade onirica seria, para diferentes povos indigenas, um modo de se
conectar ao mundo e aos mais diversos seres que o povoam, e ndo de dar
as costas para ele tornando-o mero recurso, passivel de ser transformado
em mercadoria e entdo aniquilado. Retomar a poténcia dos sonhos seria
também retomar modos de criatividade que ndo aqueles cultivados pelo
regime capitalista e neoliberal. Como insiste Davi Kopenawa em seu
manifesto cosmopolitico, que é A Queda do Céu (2015), é preciso deixar de
sonhar apenas “consigo mesmo” para entdo “viajar longe”, abrir-se para
multiplos mundos, por exemplo, o mundo dos xapiripé, imagens vitais dos
seres que habitam a terra-floresta (Shirotari et al.,, 2022, p. 1-2).

De fato, o sonho indigena é uma condi¢do fundamental do ser-e-estar no
mundo. Ou como diz um xama pumé: “Sonhamos para viver... A gente convive com
isso” (Ouvires, 2020, p. 45).

Considerag¢des sem finais

Assim como “islamofobia” significa pessoas que odeiam o Isld, a palavra

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 41-57, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



53

“sacrofobia” significa a fobia do sagrado, mas também a fobia do simbdlico, dos
mitos e, em ultimo lugar, poderiamos dizer que é a fobia do sonho, entendido este
como manifestacao do real na vida pratica das comunidades ancestrais.

Secular significa que todo o sagrado foi tirado do horizonte da ciéncia e do
compromisso da vida em geral. Porque a vida moderna, ilustrada e eurocéntrica,
secularizou o mundo do mito e do sagrado e com isso jogou todas as culturas do Sul,
China, India, Africa Bantu e os povos nativos na irracionalidade. Se o mito nao for
positivamente aceito como modo exemplar de razdo, entdo ndo pode haver razao
racional. Por conta disso, tentou-se e ainda se tenta castrar todas as nossas culturas
desde sua fundagdo mitica. Contamo-las como anedoticas, irracionais, magicas
etc. Por isso é urgente um regresso para recuperar um horizonte que temos que
repensar.

Uma filosofia critica vai ter que deixar de ser sacrofébica, tem que colocar o
sagrado de volta no seu lugar, no horizonte mitico, e toma-lo com respeito. Entdo
poderemos ir ao mundo de nossos povos indigenas, cujo dltimo horizonte de
compressao do mundo, que inclui a realidade, é mitico. Onde as experiéncias
empiricas do sol, da lua, dos sonhos, do alimento, sao interpretadas a partir do
horizonte mitico e ndo vice-versa, como faz o pensamento moderno que interpreta
o empirico e a partir da negagdo do mitico. O que tinha que ser feito, como disse
Galileu, seria preferivel desde o empirico, corrigir o mitico quando o simbolo nos
deu para pensar mal. Galileu falava que tinha visto Vénus através de um telescépio
(que ele mesmo tinha feito), e viu Vénus como uma laranja e quartos minguantes
e quartos crescentes como a lua. Ou seja, Vénus gira em torno do sol, os olhos
puros ndo podiam ver em quartos minguantes nem quartos crescentes, porque
era um pontinho no horizonte no céu com luminosidade, mas se aumentasse cem
vezes, poderia. Entdo diz: a terra ndo é o centro do sistema solar, é o sol, mas ele se
deparou com o mundo simbdlico que disse que a terra era o centro, entao veja como
Galileu é interessante. O que ele diz, Deus escreve com duas maos o significado do
universo, com a mao direita matematicamente e com a esquerda, simbolicamente.

Agora, quando havia uma contradi¢do entre entendimento matematico e
simbolico, é preciso corrigir o simbdlico. Ou seja, se acredito que a Terra é o
centro, porque a Biblia diz que a Terra esta no centro, mas meu telescépio me diz
(gracas aos arabes e chineses que a descobriram muito antes dos europeus e de
Galileu) que realmente o sol é o centro, entdo agora temos que corrigir os simbolos
corretamente, mas ndo devemos deixa-los de lado, porque eles tém muitas outras
dimensdes que sdo validas. Porém, ndo mais nesta, e olha como ainda somos

interessantes as vezes no mundo simbdélico: quando dizemos, o sol nasce, isso é um

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 41-57, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



54

erro, terlamos que dizer, nés vemos o sol de novo. Ndo é a mesma coisa, porque “o
sol nasce” significa que a terra esta parada e o sol é quem gira, se a terra vira e o
sol aparece novamente, o sol é o fixo e nds o vemos. Entdo, a linguagem cotidiana
ainda esta na era do erro, como alguns mitos que teriamos para corrigir. Ha mitos
e mitos, o mito da libertacdo do Egito se nao existisse, seria bom inventa-lo, e Cem
Anos de Soliddo de Garcia Marques é inventar um mundo mitico que também pode
dar sentido a vida, e é toda a estética. Todo mundo simbdlico estético é aquele que
da alegria a vida, sem o simbdlico a vida seria mais lisonjeira, ndo faria sentido, por
isso temos que revalorizar o mito e leva-lo a sério a partir de uma hermenéutica.
Agora entendemos que sabedoria pode vir de dados empiricos, mas ordenando-os
a partir de um horizonte de sentido, e tendo uma visdo da totalidade. Estes sdo os
grandes sabios, e é claro que entre os astecas, os maias e os incas, havia sabios, e
sabios que realmente ordenaram a realidade e deram sentido a existéncia.

Nao sé a existéncia, a cada ano, a cada més, a cada dia, a cada hora, nossos povos
indigenas estdo atentos a realidade, e muitas vezes estdo continuamente realizando
atos com significado ritualisticos. Os macuxis, Huni Kuin, os chineses, Conftcio, Lao
Tse, tém o rito como algo fundamental, a existéncia humana tem um significado
ritual, certamente hd um amor pela sabedoria entre os povos nativos, e essa seria
a filosofia dos povos nativos. Mas, entdo, temos que distinguir e comecgar a criar
e o problema é justamente que temos que ter muito cuidado com a terminologia.
As vezes, usamos no nivel mistico uma terminologia que vem do nivel empirico da
ciéncia moderna. Por exemplo, a palavra energia é perigosa. As pessoas vdo para
as piramides, ou por exemplo aqui na ilha, vao no dolmem da oragao, tomam sol e
tomam energia porque € equindcio, e acreditam que essa energia que nas aulas de
fisica estudaram. E essa energia que agora aquece o corpo deles e depois lhes da
coragem e acham que essa é a energia dos povos, astecas, terena, carijos; nada a
ver, a palavra é equivoca, nem precisamos usa-la para ndo dar o lugar, a energia de
que estamos falando é outra coisa nos povos originais, é realmente o que permite
a vida. Mas nao é s6 uma vida fisica, € também uma vida de todo o ser humano,
mas ndo vamos chama-la de espiritual, porque ai estamos no dualismo, temos que
chamar de parte da vitalidade do corpo, do newén, por causa da realidade humana,
temos que inventar palavras, porque se dissermos o corpo, ail, ja estamos no corpo
cartesiano e ja o modernizamos e ele ndo come¢a mais a trabalhar com tudo o
que queremos. Ele vai dizer os outros conceitos, entdo cada categoria dos nossos
povos nativos tem um outro significado e em outro horizonte mitico, entdo ele é
muito cuidadoso na lingua para nao dar mal-entendidos, temos que criar uma nova

terminologia que seja a traducdo compreensivel para a filosofia eurocéntrica ou

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 41-57, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



55

crioula mestica.

Ha uma tarefa criativa da linguagem, ao mesmo tempo em que € claro que ha
uma criacao de método, porque nossos povos nativos tém um mundo, o mundo dos
povos nativos fala, por exemplo, Pachamama, sendo a Mae terra.

O pachas ¢ a totalidade dos sentimentos, a pacha € o ser, é o horizonte mitico
da compreensdo como totalidade, de onde eu interpreto tudo, entdo a pacha seria
algo semelhante, nunca idéntico por analogia ao que um winka, chamaria de
mundo, aquilo que eu coloco, a visdo total. Entdo realmente os povos originarios
tém uma visao ontolégica, nao Ontica, eles ndo dizem eu e a garrafa, mas o ser
humano comunitario compreendido em uma totalidade de significado, e temos que
comecar a ser capazes de descrever em que consiste essa totalidade de significado.
Nao é facil, e traduzi-lo para uma lingua falada em portugués é em confronto com a
categoria de filosofias eurocéntricas. Essa é a tarefa, porque simplesmente repetir
a malha nao significa uma explicacdo, mas uma repeticdo das perguntas, a traducao
para outra lingua, mas sem perder o sentido, e nesse caso temos que repreender
a sacralidade do mito. E uma filosofia indigena é possivel, porque é claro que ja
estamos fazendo experiéncias, mas temos que ter cuidado como o que é chamado
de etnofilosofia, temos que sair de uma etnofilosofia que significa fazer aos nossos
povos nativos, as perguntas que a filosofia europeia moderna apresenta e traduzir.

O que é que os povos nativos perguntam e como eles respondem, em sua
proépria lingua, isso é algo mais complicado, e nesse momento estamos comegando
a entender qual serd a compreensdo ontoldgica final do cosmos, e no mundo de
nossos povos originarios, e alguns podem dizer, e para qué? ndo podemos mais
voltar para isso, e eu diria: ndo é uma questao de voltar, € uma questao de recuperar
as intuicdes mais profundas, que como nao sao mais modernas, nao porque sao pré-
modernas, sdo pré-modernas, modernas e extra modernas, ou seja, sao paralelas
a modernidade. Dizer que eles ndo sao modernos, ou seja, sdo atrasados, significa
ser outra experiéncia, e como a modernidade estd em crise e estamos indo para
outra era do mundo, essas experiéncias desses povos sdo prototipicas para o futuro.
Entdo uma filosofia dos povos originarios nao para voltar ao passado, mas para
abrir as alternativas do futuro.

Eu mesmo devo tomar a filosofia dos povos originarios como ponto de partida
da filosofia no Brasil, porque eles estao me contando sobre as experiéncias humanas
nesse territorio que ainda hoje desafiam e que permitem corrigir a nossa visdo da
realidade e também a formulacao da alternativa de futuro, por isso a filosofia dos
povos originarios é importante.

Para terminar trago as vozes de Elicura Chihuailaf e Davi Kopenawa Yanomami:

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 41-57, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



56

Quanto conhece vocé sobre nés? Quanto de noés reconhece em vocé?
Quanto sabe sobre as origens, as causas dos conflitos do nosso povo com
o Estado nacional? O que tem escutado sobre o pensamento da nossa
gente e daquela gente sua que - na busca, antes de tudo, por outras visdes
de mundo que sempre enriquecem a propria visdo - tem assumido um
compromisso com o entendimento da nossa cultura e da nossa situacao?
(Chihuailaf, 1999, p. 10)

A floresta esta viva. S6 vai morrer se os brancos insistirem em destrui-la.
Se conseguirem, os rios vdo desaparecer debaixo da terra, o chdo vai se
desfazer, as arvores vao murchar e as pedras vao rachar no calor. A terra
ressecada ficara vazia e silenciosa. [...] Entdo morreremos, um atras de
outro, tanto os brancos quanto nés (Kopenawa, 2015, epigrafe).

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 41-57, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



57

Referéncias

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Ch’ixinakak Utxiwa: uma reflexdo sobre prdticas e discursos
descolonizadores. Sdo Paulo: n-1 edi¢oes, 2021.

CHIHUAILAE Elicura. A Vida é uma Nuvem Azul. Sao Paulo: Edi¢ées LOM, 2021.
DESCARTES, R., Meditagées. Sao Paulo: Abril Cultural, 1973.

DUSSEL, Enrique. 1492 - A Ocultagdo do Outro: rumo a origem do mito da modernidade. Nova Utopia,
Madrid. 1992.

. Filosofia da Libertagdo. Colombia: Nova América, 1996.
. Politica de Libertacdo: histéria e critica mundial. Madri: Trotta, 2007.

GONZALEZ CASANOVA, Pablo. Colonialismo interno e desenvolvimento nacional. Estudos em
Desenvolvimento Internacional Comparado, v. 1, n. 4, 1965.

PERUZZO, Giovana Collodel Peruzzo; BEZZERA, Islandia; PRZYBYSEWSKI, Maria Luiza. O Comer é
o Sagrado: alimentando corpo e espirito. Anais do IV Encontro Nacional de Pesquisa em Soberania e
Seguranga Alimentar. Campinas; Goidnia: 2019. (s/p) Disponivel em: <https://proceedings.science/
enpssan-2019 /trabalhos/o-comer-e-o-sagrado-alimentando-corpo-e-espirito?lang=pt-br>

HINKELAMMERT, Franz. Hacia una Critica de la Razon Mitica: el laberinto de la modernidad. 2. ed.
San José: Departamento Ecuménico de Investigaciones, 2007.

KRENAK, A. Ideias para Adiar o Fim do Mundo. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2019.

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A Queda do Céu: palavras de um xamd yanomami. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2015.

LIMULJA, Hanna. O Desejo dos Outros: uma etnografia dos sonhos yanomami. Sdo Paulo: Ubu Editora.
2022.

OUVIRES, Katu. Saberes do Sonho: narrativas de um xama pumé. Sdo Paulo: Editora Raizes, 2020.

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do Poder, Eurocentrismo e América Latina. Em: LANDER, E. (org.). A
Colonialidade do Saber: eurocentrismo e ciéncias sociais. Buenos Aires: CLACSO, 2005.

RICCEUR, Paul. Finitude e Culpa: o homem falivel. Tradu¢io de Emmanuel Carneiro Ledo. 2. ed.
Petropolis: Vozes, 2001.

SHIRATORI, Karen; GONGORA, Majofi Favero; SZTUTMAN, Renato; RIBEIRO ]UNIOR, Roberto Romero.
Novas perspectivas sobre os sonhos amerindios: uma apresentacao. Revista de Antropologia, v. 65, n.
3, Sao Paulo, 2022. https://doi.org/10.11606/1678-9857.ra.2022.202767.

TATIANO. Discurso Contra os Gregos 5 [S.V.E. 1 109]. Tradugdo de Anjo Capelletti. Madrid: 1996.
(Colegdo Os Antigos Estoicos)

THIONG’O, Ngugi Wa. Descolonizar la Mente: la politica linguistica de la literatura africana. Prélogo e
traducdo de Marta Sofia Lopez. Barcelona: Penguin Randon House, 2015.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Metafisicas Canibais. 2. ed. Sdo Paulo: Ubu Editora, 2015.

ZEA, Leopoldo. La Filosofia Latinoamericana como Filosofia Sin Mds. Cidade do México: Siglo XXI
Editores, 1978.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 41-57, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



TarkovsKi: arte cinica, vida estética
Douglas Gadelha Sa *

Recebido em marg¢o de 2025. Aceito em maio de v2025.

Resumo: Este ensaio visa, a partir do filme Nostalgia (1983) de Andrey Tarkovski, investigar a diluigao
da subjetividade e a emergéncia de uma arte de viver que articula loucura, cinismo e memoria na
mobilizacdo dos conceitos de estética da existéncia e vida como obra de arte desenvolvidos por Michael
Foucault em seu ultimo curso A Coragem da Verdade (1983-1984). A estetiza¢io da vida torna-se um
problema ético quando a formagio surge como um processo de praticas que fazem da existéncia uma
obra de arte. Disto, procuramos dimensionar hermeneuticamente em Nostalgia o quanto a memoria
se dilui em decorréncia da nostalgia e como os modos de vida cinica dos personagens e seus duplos
aparecem como a transformacdo negativa, a partir de uma reflexdo estética, ética e historica nas
quais os planos teoéricos e filmicos se encontram. Ao cabo, o ensaio defende que as duas linguagens
demonstram o limite da vida na arte e o quanto a criagio artistica se pde em risco, em nome da
existéncia, por acdes que representam as crises, limites e instabilidades humanamente possiveis.

Palavras-chave: estética da existéncia; memoria; Andrei Tarkovski; Michael Foucault; cinismo.

Abstract: This essay aims, based on the film Nostalgia (1983) by Andrey Tarkovsky, to investigate
the dilution of subjectivity and the emergence of an art of living that articulates madness, cynicism
and memory in the mobilization of the concepts of aesthetics of existence and life as a work of
art developed by Michael Foucault in his last course The Courage of Truth (1983-1984). The
aestheticization of life becomes an ethical problem when formation emerges as a process of practices
that make existence a work of art. From this, we seek to hermeneutically measure in Nostalgia how
much memory is diluted because of nostalgia and how the cynical ways of life of the characters and
their doubles appear as the negative transformation, based on an aesthetic, ethical and historical
reflection in which the theoretical and filmic planes meet. Ultimately, the essay argues that both the
film and the philosophical text demonstrate the limits of life in art and how artistic creation is put
at risk, in the name of existence, by actions that represent the crises, limits and instabilities that are
humanly possible.

Keywords: aesthetics of existence; memory; Andrei Tarkovski; Michael Foucault; cynicism.

* Graduado em Filosofia (2020) e Mestre em Filosofia (2025) pela Universidade Federal de Pelotas.
Atua como professor de Filosofia no ensino médio (SEDUC-SP) desde 2022. Editor da Revista
Cuipatd de ensaios e literatura. E-mail: douglasgadelhasa@gmail.com ; ORCID: https://orcid.
org/0009-0004-4335-2302.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



59

Introducao

Nos idos do pensamento Estético Contemporaneo, em que obra e vida se
coadunam num processo de obliteracdo do dualismo espiritual, onde os aspectos
éticos e estéticos se atravessam, é que reaparecera a no¢ao de um modo de vida, um
éthos estético, que possibilitara novos horizontes para a agdo humana. Embora o
mundo representativo do século XX tenha enfrentado a destituicio quase que total
dos sentidos prévios e objetivos da vida humana, a revelia da superacao de outros
problemas, ndo pertencem mais ao horizonte das artes sentidos estaticos que
garantem uma interpretacdo segura. A sensibilidade foi algada como um trampolim
epistemolégico no iluminismo, para depois sofrer uma diluicdo objetiva desde o
impressionismo e servir de escoamento da subjetividade para o surrealismo. Houve,
em tais momentos, fil6sofos e pensadores que dedicaram suas obras para pensar
sobre o fendmeno da arte, do ponto de vista estético, ético, politico, ontolégico,
dando a Estética um novo estatuto. A perspectiva de uma arte que seja vivida ou de
uma vida que seja artistica é o estandarte da modernidade e quando o Wilhelm do
Meister de Goethe decide abandonar sua vida burguesa para seguir uma trupe de
atores pela Alemanha, representa-se tal virada que a arte ira interferir radicalmente
nas praticas da vida burguesa.

A possibilidade de uma vida artistica, ou de uma arte vivida verdadeiramente,
¢ o amalgamento de duas atmosferas separadas até quatro séculos atrds por
uma patristica moralmente estruturada a vida, resultando, enquanto efeito, no
paradigma moderno que busca por uma genealogia dos valores culturais mais
remotos, para entdo supera-los. A tarefa desta superacdo é o ndcleo fundamental
de uma vida vivida esteticamente. A vida expressa na arte tornou-se a grande
tarefa que o artista contemporaneo busca, pois, uma vez sofrido o significativo
encarceramento psiquico e sexual, fez com que sua subjetividade procurasse a sua
prépria salvagdo: uma vida que seja poeticamente habitada.

Nos ultimos escritos e conferéncias de Michel Foucault, portanto em sua
ultima fase de pensamento, aparecera conceitos absolutamente diferentes da sua
genealogia do poder feita até 1980: a nocdo de uma estética da existéncia, cujos
processos vitais da acdo e do fazer surgirao no artista moderno enquanto praticas
de existéncia. Tais praticas sdo interpretadas por uma genealogia da subjetividade
que Foucault inicia com uma histéria da sexualidade ao longo da histéria do
Ocidente. As estruturas modulares do Ocidente se constituiram fundamentalmente,
como pensou Foucault, enquanto grilhdes da subjetividade do sujeito, efetuadas
no ponto de virada do mundo grego para o latino. Se na Grécia Antiga havia uma

dimensdo de viver a verdade, uma espécie de coragem da verdade — e neste

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



60

sentido Foucault estabelece alguns personagens gregos que levaram as ultimas
consequéncia tal postura, por exemplo, como Sdcrates, que aceitou seu destino
tragico e teve coragem de morrer -, no mundo latino tal mudanca deslocou a
subjetividade da parresia para uma moral da culpa, do castigo e do perddo nos
primérdios do cristianismo.

A metafisica ontoteoldégica encubou uma necessidade moral a partir da
oposicao entre prazer e salvacdo, constituindo a vida enquanto o caminho
para perfeicdo e de abnegacdo, uma vez que foi marcada pelo pecado original,
a perseguir o desejo represado em nome da génese da vida. O mundo cristao
criou tal paradigma para o homem de forma que ele fosse insuperavel em terra,
determinando a sua unica possibilidade de redencdo no transcendental. Tal
arqueologia da moral, efetuada por Foucault na histdria do ocidente, influenciada,
porém, pela genealogia nietzschiana, fornecera toda a compreensao para o fildsofo
em A Coragem da Verdade, antes pelo poder, prazer, discurso ou loucura, pensar
agora o artista enquanto um sujeito modernamente sujeitado a uma dindmica que
obedece a ordem do desejo. Tal visada pela subjetividade por uma genealogia é
operada mediante o paradigma moderno que Foucault compreendeu em sua leitura
Nietzsche, e como afirmou Scarlet Marton sobre tal relagdo (cf. Marton, 2001),
Foucault compreendeu que a leitura das linhas de forca da histéria produziu uma
interpretacdo infinita da condi¢do humana, isto é, aquele trabalho interpretativo
que interpreta a realidade e conjuntamente interpreta-se enquanto sujeito
questionador. A substituicdo de uma interpretacao que esgotava os “sentidos uno”
do mundo via uma escolastica finita da vida, por uma leitura filolégica das estruturas
e das vivéncias do humano cujos sentidos infinitos guiam provisoriamente a leitura
das obras, é a caracteristica que marca a Filosofia Contemporanea apos Nietzsche, e
assim, Foucault seria um eximio leitor de Nietzsche enquanto aquele que mobilizou
sua filosofia para além de um ferramental, mas enquanto um percursor da filosofia
que vé nos signos a possibilidade de nunca esgotar as dimensdes do homem em sua
relacdo consigo mesmo e com o mundo.

No ultimo curso no College de France, A Coragem da Verdade (1983-1984),
temos fundamentalmente desenvolvido as ideias de “a arte como vida cinica”,
cuja relacdo do artista é viver a sua arte como uma expressao da verdade de suas
obras. A mobilizacdo destes conceitos por Foucault de estética da existéncia,
arte como modo de vida e estetizacdo da vida serdo desenvolvidos sob um
ponto de vista de substituicdo ou ressignificagdo dos sentidos empregados, pois
existéncia e estética ja se encontravam demasiadamente gastos naquele contexto,

para se transformem em novos conceitos-chave cuja funcdo primordial serd o

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



61

deslocamento da compreensdo do que é entender uma obra de arte, para assim,
podermos desdobrarmos os contornos que obras em multiplas linguagens podem
ter frente aos conceitos filoséficos, evitando a nefasta esterilizacdo da arte efetuada
pela estética classica e dissecadora. Neste sentido, a metodologia deste trabalho se
ampara na hermenéutica da obra de arte, uma metodologia de analise estética que
combina e equilibra os conceitos filoso6ficos com o objeto artistico analisado e ainda
a partir de um ponto de vista que encara a obra por ela mesma no sentido de a
obra aparecer primeiro para se empreender uma interpretacao dos seus sentidos
estéticos, politicos, ontoldgicos e materiais.

Tornando vivo os conceitos estéticos, a obra do cineasta russo de Andrei
Tarkovski (1932-1986) surge-nos como uma narrativa cujo centro tematico gira em
torno de personagens com uma lenta temporalizacao do devir humano, tema central
do século XX que assiste as subjetividades emergiram e ao mesmo decairem. Andrei
de Nostalgia (1983), encontra-se num intenso mergulho de uma crise poética
irreparavel consigo, no embate com outro personagem iconico que representa a
afirmacdo corajosa da parresia, tudo posto a prova pelas imagens inconscientes do
cinema soviético de altissimo nivel conceitual. Um filme profundamente reflexivo
para personagens existencialmente potentes. Desta forma, é fundamental notarmos
que para compreendermos a relacdo entre cinema e filosofia, 0 movimento
metodolégico que aplicaremos nesta interpretacdo deve nos garantir duas coisas
elementares: autonomia da obra de Tarkovski e uma honestidade filosofica para
com os conceitos foucaultianos. A nossa interpretacao repousa e habita entre essas
duas dimensoes. A imbricacdo proposta entre a no¢do de estética da existéncia em
Michel Foucault e o filme Nostalgia se dara de uma forma negativa, pois na reflexao
foucaultiana teremos uma arte circunscrita no século XIX, na aurora da Arte
Moderna europeia e em Tarkovski temos um cenario ambientado na Italia de 1980,
cuja imagem classica e originaria nasce do conflito de um poeta existencial russo,
fatalmente moderno, num mundo classico romano em decadéncia. A decadéncia
de Andrei com sua identidade se expressa no atravessamento de um processo
suntuoso de anti-formacao longe de sua terra natal, dai a nostalgia.

Disto, o que nos interessa em Foucault para compreender a situa¢do de Andrei,
sera esta juncdo efetuada magistralmente pelo filésofo entre arte e vida, vida e
verdade, relacionando isso genealogicamente com os gregos. O que Nostalgia
difere, a principio, de Foucault é que os personagens de Tarkovski ndo passam por
um cuidado de si e uma formac¢do da subjetividade estrita, mas por uma espécie
de estetizagdo negativa da vida, através da angustia e da loucura poética enquanto
forma de existéncia. Todos de alguma forma estdo negativados pela vida. A possivel

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



62

implicagdo cinica em Nostalgia aparece em Doménico, um personagem que nos
lembra o Sécrates de Foucault, que escancara a verdade manifestada pelo discurso
politico e sobretudo pela loucura, fazendo da sua existéncia este canal entre arte,
politica e vida. Porém, Doménico contraiu familia, uma casa, tracos estes que
inclusive, apds o abandono, o aprisionou em ruinas nunca reerguidas.

Assim delimitados a questdo e o nosso objeto, poderiamos a encargo
historico, supor que o filme Nostalgia langado na Europa de 1983 no mesmo ano
em que Foucault ministrava os cursos no College de France, conviveu por alguma
aproximacdo, ndo s6 pelo tempo histérico, mas por Tarkovski ja possuir certa
notoriedade no cinema francés dos anos 1980, com uma expressiva lista de filmes
reconhecidos internacionalmente por Veneza e Cannes, sua relacio com Robert
Bresson, as influéncias italianas com Rosselini e suecas com Bergman. Supor que
Foucault possa ter observado o cartaz em algum muro ou cinema de Paris ndo
seria exagero, porém, nos é impossivel confirmar tal informacgdo. A curiosidade é
somente a filiacao histérica que ambas as obras possuem, sendo infelizmente no
ano seguinte, 1984, quando Foucault falece. Dois anos apés, também iriamos perder
o proprio Tarkovski.

I. A nostalgia de uma existéncia pretérita

Todos os personagens deste filme sofrem de nostalgia. Doménico, Eugenia,
Andrei, o compositor estudado e todos os exemplos que surgem ao longo do filme.
Os trés personagens centrais: Andrei Gorchakov, Eugenia e Doménico desenvolvem
toda a for¢a motriz do filme: a angustia pela vida. A primeira referéncia explicita no
filme sobre o tema da nostalgia é quando Eugenia relata o caso de uma empregada
em Mildo que pde fogo na casa dos patrdes devido estar com nostalgia para voltar
a sua terra natal, na Calabria. Aqui, nostalgia aparece como uma espécie de doenga,
ndo como um sentimento melancolico, uma doenca que impulsionou a existéncia da
empregada para uma acgao politica que realizasse seu desejo quase revolucionario
de retorno a patria e da vingang¢a com seu patrao.

O nosso personagem Andrei Gorchakov é um poeta russo em decadéncia,
que esta elaborando a biografia de um compositor russo do século XVIII, Pavel
Sosnovsky, e para isso viaja até o norte da Italia, lugar onde o compositor se
inspirava para a sua aptiddao musical. Porém, Sosnovsky é acometido por uma
nostalgia e volta depressa para sua Russia feudal, caindo em desespero alcodlico,
sem prestigio profissional e acaba cometendo suicidio. Ou seja, temos aqui um
duplo processo de “formacdo” a serem desenvolvidos: do poeta Gorchakov e o seu

deslocamento e da vida do compositor Sosnovsky a ser estudada pelo poeta. E

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



63

desta inflexdo que surgira o fio condutor de Nostalgia, encenado por Andrei junto
de Eugenia, uma atriz italiana, que decide o acompanhar nesta jornada.

A palavra “nostalghia” (Hoctasnbrusi), ou simplesmente “nostalgia” em
portugués, é um sentimento especificamente russo, um fendémeno legitimo do povo
russo. Tal sentimento é o de regresso, de uma idealizagdo de momentos vividos
no passado, isto é, uma lembranca de antigas relagdes. Em lingua portuguesa,
especificamente brasileira, temos uma palavra que transpde tal sentimento de
nostalgia: saudade. Inclusive sem traducdo disponivel, a palavra saudade tem para
nds esse sentimento profundo, bonito e saudoso/saudosista (virou até adjetivo) de
uma pessoa ou uma sensacdo do passado, que vale a pena relembrar. Na musica
brasileira, virou tema repetidas vezes por Tom Jobim em Chega de Saudade (1958)
e na literatura de Clarice Lispector aparece como uma dimensdo psicolégica da
retirante Macabéa perdida na dificil adaptacao da cidade grande em um processo
de existéncia intenso, problematico e saudoso em A Hora da Estrela (1977), que
guarda misteriosa semelhanca com Andrei Gorchakov de Tarkovski, pois essa
estrutura em que o hero6i sofre uma trajetéria decadente até o seu fim, corresponde,
de forma geral, a situacdo existencial do ser humano no século XX. Uma migrante
nordestina e um viajante russo, ambos sofrem desta distdncia com a terra natal.
Para os alemies ndo hai saudade, mas a Sehnsucht é um sentimento sereno e mais
passivo. A palavra “nostalghia” tem para os russos a mesma importancia simbélica
que se tem no sentir brasileiro a saudade. Para os italianos, a nostalgia aparece
como falta de desejo [desidero] e na pintura metafisica de Giorgio Chirico como uma
falta da existéncia humana. Tal sentimento é assimilado de diferentes formas pelas
culturas, pois ha de fazermos agora esse cruzamento.

Na histéria da narrativa moderna, seja literatura, teatro ou cinema, a questdo
da formacgao aparece enquanto uma nova estrutura de desenvolvimento do sujeito,
um longo processo em que se moldava a subjetividade a partir das vivéncias que o
mundo oferece ha quem se lancasse sem protecdo ao devir da vida. Em Gorchakov,
a formagdo aparece enquanto um processo, um caminho, uma travessia, jornada
ou até como um processo mistico de constituicdo desta existéncia. Esta tradigdo,
que considerou a formacao enquanto um desenvolvimento de si, positiva e linear,
nasceu com a forma no romance burgués alemdo enquanto género, o Bildungsroman
no XVIII, concebido por Goethe e recorrente até o século XX com grandes escritores
como Thomas Mann, Franz Kafka, Guimaraes Rosa, J. D. Salinger e Clarice Lispector.
Diversos destes romances foram adaptados para o cinema a partir dos anos 1940
em diante, do cinema japonés até o cinema russo e brasileiro. Quando pensamos

em formacao, estamos pensando para além dos limites do conceito de Bildung, isto

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



64

é, o processo pela qual fago de mim uma imagem em desenvoltura, e talvez seria
a ocasido de considerar a travessia de Andrei Gorchakov uma anti-Bildung, uma
espécie de formacdo além da Bildung: uma estetizacdo radical e cinica da vida.
Tal formac¢do ndo segue enquanto um processo linear do espirito, mas negativo e
dialético, como Hegel primorosamente comentou sobre Goethe. Portanto, ndo
parece haver nenhuma perda em considerar a forca que o conceito de Bildung
possui para entender personagens iconicos, porém, o filme e o proéprio personagem
de Tarkovski sdo insurgentes e exigem-nos um olhar mais preciso, profundo e
honesto.

Em Nostalgia, o protagonista ndo é um jovem procurando iniciar seus anos
de aprendizados. Gorchakov é um poeta, formado, ja experiente, mas que se
encontra em decadéncia. O seu processo sera negativo, ao retornar as “origens”
ndo somente por estar na Italia, nem por pretender-se escrever a biografia de um
compositor, mas dele mesmo que se processa numa reescrita do outro, implicado
em sua existéncia. A vida de artista aparece justamente aqui, em um duplo
funcionamento: tanto na intengdo que Gorchakov tem em escrever a biografia do
conterraneo Pavel Sosnovsky, um compositor russo do século XVIII, quanto da sua
propria existéncia enquanto poeta, como “aquele que funda na palavra” como diz
Heidegger, o angustiante processo vital de estetizacdao da existéncia. Na aula de
29 de fevereiro de 1984, Foucault ira fazer uma breve genealogia sobre a vida de
artista, surgindo no Renascimento enquanto uma forma literaria de biografia, em
Vida dos Artistas, de Giorgio Vasari, como expoente que diferenciava a vida dos
artistas nao reduzida as dimensdes ordinarias. Porém, segundo Foucault, em fins
do século XVIII e inicio do XIX, surge a vida do artista como testemunho do que é a
arte em sua verdade. Ou seja, o artista vivia a sua arte como expressao da verdade
de suas obras. Esta concep¢ao surge no esteio de duas caracteristicas modernas:
a de que a Arte pode dar existéncia a uma forma em detrimento de outras; e
o principio no qual a vida mesma seria o proprio estofo de toda obra, enraizada
e, a partir dela, o pertencimento ao dominio da arte. Portanto, a vida de artista
aparece como a condicdo da obra de arte e autenticacdo desta: “[h]a em toda forma
de arte uma espécie de permanente cinismo em relagdo a toda a arte adquirida.
E o que poderiamos chamar de caricter anti aristotélico da arte moderna”
(Foucault, 2014, p. 165).

A dimensdo anti aristotélica a que se refere Foucault surge enquanto uma
critica ao estabelecimento do que sao os sentidos de algo, isto €, de representacao
que houve entre as coisas e as palavras que nomeiam tais coisas. A representacdo

no pensamento aristotélico segue uma relagdo de correspondéncia entre as coisas,

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



65

de complementariedade, de necessidade e a poesia, bem como o teatro, estiveram
amarrados por muito tempo neste regime, se consolidando na evolucdo
destas linguagens até fins do século XIX. Toda poesia e teatro ocidental foiram
construidas sob esse constructo aristotélico, sob um esquema representacional que
correlaciona a imagem ao sentido mimético da palavra. No cinema, embora seja a
linguagem absolutamente contemporanea desde o seu surgimento, resiste em seu
interior uma espécie de praga em que se exige da ficcdo um injusto vinculo com o
real. No documentario de safari, por exemplo, toda palavra esta intimamente ligada
a imagem e ao jornalismo, com a industria cultural inserindo tal correspondéncia
no imagindrio visual a ponto de uma adaptacdo cinematografica de um romance
ou conto literario ser sempre objeto de frustragcdo do leitor. Tal frustracdo é um
sentimento aristotélico de vontade representacional das imagens.

As vanguardas do inicio do século XX romperam com tal erro de
correspondéncia das imagens, liberando o sentido iconografico para uma critica
genealdgica e temos tal movimento interpretativo muito bem demonstrado pelo
proprio Foucault no ensaio antolégico Las Meninas (1966) com a destruicao
semidtica do aristotelismo imagético enquanto libertacio que a pintura de
Velasquez operou no século de ouro espanhol. Para além da fenomenologia, a
arqueologia-genealdgica foucaultiana ao lado do existencialismo, figuram as trés
principais forgas interpretativas estéticas na relacao entre arte e filosofia do século
XX. E a nogao de existéncia, igualmente como a ideia de arte, sofreu deste bloqueio
por toda a tradigdo metafisica do ocidente. Se tomarmos como radical a operagao
existencialista e a quanto tal corrente alterou as discussdes ontoldgicas atuais, do
embate entre género e identidade até a chamada “Arte DNA”, fica evidente entdo,
que a tradicdo concebia o ente como determinadamente fechado segundo uma
perspectiva aristotélico-tomista.

O lema existencial francés sera justamente a inversao do legado onto-teol6gico
medieval: a esséncia precede a existéncia para a existéncia preceder a esséncia. Tal
operacdo dos caracteres ontoldgicos, isto é, das concepg¢des de “natureza humana”
sera amplamente assimilada e levada as ultimas consequéncias pela filosofia
vindoura, junto a todas as dissidéncias politicas que surgirdo dai, declaradamente
ou nao. Na arte moderna, a vida tornar-se-a o estofo de toda obra, ndo havendo
mais o vinculo com o real, as impressdes, o inconsciente e os desejos, tornando-
se o arauto de poesia, teatro, literatura ou cinema. A desvinculagdo que Foucault
opera na Arte se da no ambito da filosofia enquanto reflexdo possivel da verdade,
abstrata e sem comprovacgdes, portanto, a relagdo artistica que podemos extrair do

pensamento foucaultiano é propria da linguagem intercambiavel de relacao.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



66

Nesta tensdo, o embate da cultura enquanto instituicdo norteadora dos valores
estéticos com a arte moderna faz insurgir novas formas e linguagens poéticas que
possibilitaram nao s6 um estatuto autbnomo da arte frente ao real, mas releituras
da relacao humana com o espac¢o, com o tempo, com a linguagem e com os desejos
produzidos. A arte moderna reconquistou tal espago da obra, seja na arquitetura,
na escultura ou no préprio cinema, transformando a linguagem em experiéncia
vivida do corpo e das sensibilidades, a exemplo da italiana Eugenia, que, em
meio a discussdo com Andrei, diz: “O tradutor é um bom poeta” (Nostalgia, 1984,
00:15:25), comentando sobre uma leitura sua da poesia russa. S6 seria possivel
esta bela observacao de Eugenia, se a Arte Moderna tivesse rompido os grilhdes
miméticos da tradicao aristotélica-platénica. Logo apoés, Gorchakov responde: “A
poesia é impossivel de ser traduzida, a arte é assim” (Nostalgia, 1984, 00:15:32)
e o caracter originario da palavra poetizada é reconhecido, mesmo nos limites da
linguagem, enquanto uma impossibilidade positiva, ou como diz Benjamim, a tarefa
do tradutor é transformar pela forma a relagdo das coisas com a linguagem, no caso,

das palavras com as palavras.

II. Andrei e a coragem negativa pela vida

O interessante em notar é que o poeta Andrei Gorchakov vai até a Italia para
escrever a biografia de um compositor russo. O tal Pavel Sosnovsky, que viveu um
periodo na Italia do século XVIII, ao voltar a Russia, é tomado por uma profunda
nostalgia, cedendo ao suicidio. A ida de Gorchakov até a Italia é 0 mesmo processo
de Sosnovsky, dois artistas saem de sua terra natal acreditando na possibilidade
de formagdao em outro lugar, mas acabam cedendo a nostalgia, um sentimento-
estar que finca ambos os personagens russos a uma impossibilidade. O processo
de estetizacdo de Andrei ndo € uma formacao da subjetividade, ndo esta calcada
numa proposta do cuidado de si stricto sensu ou ainda num processo moral de
constituicdo progressiva, mas é uma espécie de um processo estético-negativo. A
subjetividade de Andrei esta um caos, na verdade, o poeta precisa se livrar desta
subjetividade moderna do pensamento e desejo, para tentar entender as grandes
questdes em torno da existéncia, do tempo, do devir, da memoria que exigem um
desdobramento pela angustia de viver. Andrei é um personagem que intriga o
proprio enredo do filme. Ele é o centro e, ao mesmo tempo, a periferia da obra, ao
atuar em diversos planos de consciéncia que o espectador gradualmente acessa. E
Andrei que abre tais acessos, seja a partir de suas visdes oniricas que confundem
a lembranca da familia na Russia longinqua misturada ao interior da Italia ou

até mesmo nos dialogos com Doménico, que perfila o seu duplo durante toda a

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



67

narrativa. Uma frase no comecgo do filme situa o tipo de personagem que iremos
acompanhar: “ndo desejo mais nada que seja s6 para mim” (Nostalgia,1984,
00:04:38).

Ha igualmente uma espécie de niilismo em Andrei, pois ao fim do filme
somos conduzidos a um momento de superacdo do personagem, ainda que
tragica. O que se opera em algumas cenas, parece ser dois elementos cruciais para
Tarkovski e seu personagem Andrei: primeiramente, o uso dos espelhos como
um recurso visual amplamente usado no cinema herdado pela pintura, que vai
possuir justamente a funcdo de revelar o que a camera ndo mostra e faz ver, para
o espectador, justamente o ocultado. O espelho é um elemento que funciona como
a explicitacdo da verdade, e disto, surge o aceno hermenéutico que o conceito de
“modo de vida cinica” de Foucault possui. Explicitar a verdade é encarar a obra na
vida e a arte na coadunac¢do de ambas, fazer da vida uma obra de arte é revelar a
existéncia através da verdade. Andrei, neste momento, sabe da profundidade de
seu problema estético-existencial, mas aceita a partir dai, na casa de Doménico,
quando vai conhecé-lo, o inicio do seu enfrentamento vital. Serda Doménico o
elemento intrigante na viagem a Italia de Andrei. Durante a visita, Doménico, em
um simples comentario sobre o vicio em cigarro, diz ao poeta: “deve aprender para
ndo fumar... fazer coisas importantes”. Neste momento, Tarkovski coloca o ator Oleg
Tarkovski estrategicamente direcionado sobre a luz, um fileto de luz paira sob seu
olho como que uma iluminagdo que Doménico intervém em Andrei, questionando
o seu olhar, até entdo obsceno e confuso. Logo em seguida, Doménico menciona
que: “precisamos de grandes ideias” (Nostalgia, 1984, 00:56:30). Acompanhando,
junto a um longo siléncio, Doménico entrega a Andrei um pedago de pao e um
copo de vinho. O simbolo desta oferenda na historia da religido significa o sangue
e 0 corpo, enquanto uma doa¢do Doménico decide ajudar Andrei no processo de
travessia. Ao mesmo tempo, Doménico se sente confuso frente a Andrei, pois ambos
estdo problematicos, mas a loucura de Doménico é a viseira que resplandece uma
verdade mais acessivel, o cinismo.

O segundo elemento na relagdo entre ambos é o tempo. Tarkovski nos
permite ter uma experiéncia temporal dilatada enquanto observador. Mas o
tempo entre Andrei e Doménico pertence a um reino que habita a oposicao e
a complementariedade. O tempo no vilarejo italiano se movimenta num devir
existencial que depende do avanco (ou retrocesso) que os personagens vao tendo.
O tempo das memorias, como a cuia, a garrafa e o relégio sobre a mesa na casa de
Domeénico, é a referéncia a terra russa que ficou para tras e agora resta somente

a memoria na teia do passado. A cena nos lembra uma pintura barroca, onde a

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



68

decadéncia do homem esti na materialidade da sua casa, a ruina do homem ¢ a
ruina do tempo, é a prépria diluicdo da subjetividade. A temporalizacao de Andrei
durante o filme é uma lentidao que se processa em conjunto com a crise. O devir
¢ dinamizado sob a lentiddo e o filme inteiro é perspectivado neste tempo. Tal
lentidao é expressa na negatividade que emana de Andrei, cuja decadéncia é uma
errancia permanente pela auséncia, que ao fim esquece-se do objetivo provisorio
que Tarkovski abandona logo no inicio do filme.

A lenta temporalizagdo dos personagens é o processo de morte destes mesmos
personagens e assim o tempo é que organiza a morte das faces, ou das duplas faces,
que Gorchakov e Doménico compartilham entre si, os seus duplos sao postos a prova
da morte. O esculpir do tempo é a preparagdo da morte individual, subjetividades
que infinitamente sdo inscritas num mundo destituido de sentidos temporais
que poderiam indicar alguma objetividade da vida, terrena ou transcendental,
perecem pela ordem das coisas que nunca obedecem as vontades dos personagens.
As ruinas que Tarkovski constr6éi em torno do quarto de Andrei ou da casa de
Domeénico sdo as representacdes mais profundas que o tempo esculpira, gota a
gota, no inconsciente dos personagens. O tempo aparece como o fim e o comeco
da humanidade. O melhor do homem é que em sua possibilidade de infinitude ele
percebe-se finito, por isso a crise e dai o niilismo. Muito embora a possibilidade de
um niilismo em Andrei, enquanto uma face da sua coragem negativa, é a chave para
entendermos que a sua decadéncia nao repousa sobre sua perda, sua nostalgia da
terra natal, mas no aprendizado negativo, e forcado a se submeter frente a Eugenia
e Doménico. Tal coragem negativa pela vida é a propria expressdao de um niilismo
enquanto negatividade que produz a vida sem ressentimento para uma poténcia
estética de vida.

A questdo que persegue incessantemente durante o filme é o tema da
lembranga. Como se fosse um salto para imaginagdo, a narrativa de Tarkovski é o
entremeio do real com o imaginado. Planos do real sdo saltos para o imaginario,
e 0 que se imagina no real sdo vinculos estreitos entre aquilo que se percebe e
aquilo que se toca. A luz em Nostalgia sempre nos oferece uma dimensao subjetiva,
surge a partir de um plano interno do personagem, a camera, que se esconde
frequentemente nas sombras, revela o lugar para onde os personagens olham,
sobretudo em Andrei. A fotografia nao é a captacdo do real, mas o plano interno
que a subjetividade da personagem sempre procura, acendendo, revelando ou
escondendo o inconsciente de cada um. A nostalgia russa que acomete Andrei se
alterna entre lembrang¢a de um futuro nao existente, algo irreal, com a imaginac¢ao

de um presente extemporaneo ao proprio personagem, e disto, Andrei sofre durante

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



69

todo o filme. Como a morte de sua mulher, um possivel suicidio seu ao voltar para
a Russia, a perda de um filho, o seu cachorro lambendo as suas maos enquanto
dorme na hospedagem na Itdlia que se vé inundada por agua. Esta dimensao da
nostalgia se mostra também como um reconhecimento das semelhancas entre os
paises que tanto Eugenia quanto Andrei tracam, seja para apontar um problema ou
uma solucdo: “aqui € igual a Russia.” (Nostalgia, 01:25:41), diz Andrei numa cena
desolada.

Quando Andrei rompe com Eugenia e decide seguir sozinho em sua crise,
ele acaba parando numas ruinas submersas por agua, por onde perambula
bébado enquanto declama algum poema seu. De nulo e opaco, transforma-se em
alguém que se expressa e consciente, mesmo que alternando entre um estado
real e imaginado. Sera na vodca russa que esta bebendo, no pdo e na poesia que
se devorardo suas questdes interiores. Ao ler um poema seu, incorporado por um
narrador no filme, descobrimos que o seu livro de poemas se consome em fogo
enquanto é lido, ao lado da bebida e dos paes. As miragens em preto e branco
seguem-se como mais uma nostalgia, pretérita, de uma culpa pela sua familia estar
sem ele, triangulado pela histéria de Doménico ter mantido sua familia presa por 7
anos. Andrei se revira nesta culpa empatica por Doménico. As ruinas da nostalgia
serdo os templos que diluirdo a subjetividade dos homens modernos. Tal questao
moderna, modernamente moderna, é o fio que conduz a dimensao mais profunda
do filme enquanto tema e conceito trabalhado por Tarkovski. Eis o poema narrado

pelo proprio Andrei na emblematica cena das ruinas:

(..) a visdo se turva. Minha forca sdo dois dardos adamantinos ocultos.
Confunde-se o que se ouve da casa paterna distante que se respira. Os
musculos duros e os ganglios enfraquecem como um ruido de boi no pasto
e, quando a longa noite cai, duas asas surgem atras de mim. Na festa, a
vela me consome. De madrugada, recolham minha cera derretida e nela
leiam quem chora, e quem anda soberbo como dando a dltima porc¢do de
alegria, morrer levitando e, por sorte, acender-se postumamente, como
uma palavra (Nostalgia, 01:24:40-01:29:35).

O processo de travessia de Andrei sera representado por uma promessa a
Domeénico sobre ele atravessar a piscina, de ponta a ponta, mantendo a vela acessa
a qualquer custo. A travessia do fogo é uma missao simbdlica de aprendizado e,
enquanto a vela se apaga, Andrei entende necessario voltar e completar todo o
percurso com o fogo acesso. A travessia é uma espécie de redencao do desejo para
com Eugenia, uma procissdo de culpa ressentida pela familia e um aprendizado
sobre a sua crise de inspiracdo com a escrita da biografia que ndo acontece sobre o

compositor russo. A procissdo, enquanto esse processo de travessia, e no contexto

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



70

religioso de expia¢do e de resolugdo ou pagamento de alguma coisa, aparece como
uma promessa que precisa se cumprir a qualquer custo. Na histéria da literatura,
temos Sisifo enquanto um personagem preso infinitamente a uma tarefa muito
dolorosa, e Andrei também se move na légica do tempo infinito. Durante a travessia,
a vela acaba se apagando e acendendo contingencialmente sem o controle do poeta.
De forma ciclica e cansativa, o espectador se angustia juntamente com Andrei pelas
inumeras repeti¢cdes de atravessar o vao da piscina com a vela acessa. No cinema
brasileiro, o Zé Burro do Pagador de Promessas (1962) é o Sisifo tropical que passa
dias querendo completar sua promessa ao tentar entrar numa igreja e ser acusado
de “mexer com macumba”, prova do sincretismo brasileiro na contraposi¢do do
conservadorismo estrutural do Brasil e da sua Igreja.

E ainda, os personagens que precisam atravessar um rio, uma cidade, uma
piscina ou uma montanha, na verdade, sao construidos em uma estrutura mitica
de repeticdo e provacdo de personagens que precisam atravessar para sofrerem,
finalmente, mudancas internas. Tal é a solugdo para Andrei, mas ndo é uma solucao
culposa e cristd que Tarkovski langa mdo para um personagem niilista como
Andrei, quando, na verdade, o cineasta russo o posiciona no painel geral de ideias
a respeito da histéria do protagonista ocidental, que agoniza no processo e talvez,
caso seja burguesa a narrativa, o final possa ser redentor. Andrei é um personagem
travado, impossibilitado, imobilizado e sem a¢do, como diz Sartre, e por isso sua
crise ja esta instalada antes mesmo da sua chegada a Italia. A nostalgia de Andrei
é¢ um sintoma que aparece na Russia e, na verdade, se sente na Italia, porque é
14 que julga ser a possibilidade de mudanca de ares, pois também nao conseguia
compreender completamente a vida de Pavel Sosnovsky a partir unicamente do
solo russo. Quando finalmente as coisas parecem se encaminhar, mesmo que
tais resolugdes sejam negativas e marcadas pela auséncia ou pelo delirio, Andrei
compreende que as ruinas da sua memoria sao aquilo que o edifica e aquilo que o
fara voltar a Russia, portanto, dar uma volta em sua jornada. Uma jornada marcada
pela negatividade, de uma coragem final, em resolver suas imobilidades provocadas
por Doménico, traduzindo em a¢do, ainda que negativa, tendo por fim coragem de
atravessar o rio da sua subjetividade fragmentada.

I11. E a loucura como sacrificio politico

Doménico vive um modo de vida politico como forma de existéncia. Para além
de representar um tipo de um velho solitario e abandonado por sua familia, que
0s manteve por 7 anos presos em casa, pois temia o fim do mundo, Doménico é

aquele personagem que se recusa a estar inscrito na ordem organizada da vida, mas

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



71

sim sob a ordem desordenada do cinismo. Sua familia o abandona, partindo para
Génova e, desprotegido, Doménico cai num modo de vida suspenso e o seu cinismo
se radicaliza. O cinismo aqui é entendido tal como os gregos compreenderam, cuja
reabilitacdo Foucault faz em sua genealogia do prazer, nos permitindo entender
a figura de Doménico tanto materialmente, visto sua casa quase tdo abandonada
como ele, quanto espiritualmente em seu sobrevoo ideal dos pensamentos sobre o
mundo, o homem e seus habitos mais destrutivos. Doménico, tido como louco, vive
sozinho com seu cdo em um galpao destelhado em ruinas, que chove por toda casa.
A sua casa (0ikds) s6 possui as armacgdes dos comodos, uma porta sem parede, um
armario velho e Umido na cozinha e sua cama sob um plastico pendurado acima
por cordas nas extremidades das paredes, protegendo da chuva, produzindo uma
grande bolha prestes a estourar por cima da cama, simbolo do matriménio em
crise. Tal modo de vida de Doménico nos lembra muito Diégenes, o Cao, filésofo
grego que fez da pobreza uma virtude enquanto modo de vida, sendo lido pelo
proprio Foucault como o expoente de uma vida cinica em Atenas.

O personagem Doménico incomoda o protagonista Andrei, pois o primeiro,
que vive quase em despojamento total dos bens materiais, lhe restando somente
os simbolos que sobrevivem ainda em sua consciéncia, ndo sdo compreendidos por
Andrei, que sofre de nostalgia. Doménico é um personagem cinico e nao sofre de
nostalgia, eis a diferenca fundamental entre ambos. O seu cinismo sera expresso
ndo s6 em seu modo de vida desprendido, mas no modo revoluciondrio e altamente
moderno. Doménico é uma espécie de sintese da crise que a Modernidade procurou
abafar sob o triunfo do progresso cientifico-iluminista que no século XX foi
desmontado em um lento processo de diluigdo bélica, que, por sua vez, catalisou
na loucura o seu escoamento enquanto sintoma espiritual do ocidente. Neste
contexto de loucura e revolugdo, temos na Alemanha do XVIII, o poeta alemao
Friedrich Hoélderlin, que apés sua suposta loucura, foi também abandonado e
depois trancafiado em uma torre onde passou os seus ultimos 30 anos. Porém,
diferentemente de Doménico, Hoélderlin organizou e publicou sua obra. Doménico
é incendiario, marginal e revolucionario, e uma vez rompido com as instituicdes da
escrita, tal como Socrates, fez do discurso ponta de lanca das suas agdes diretas que
ndo passam por uma elaborac¢do sistematica, mas vivida e corajosa.

Tal aspecto da loucura em Holderlin foi entendido como um modo de “habitagdo
do poético” pelo filésofo italiano Giorgio Agamben, que investe num movimento
de recuperagdo, interpretacao e estabelecimento da obra de Hdlderlin, iniciado
anteriormente no comecgo do século XX, que segue atualmente em franco trabalho. A
loucura pertenceu historicamente ao discurso negativo e desvalidado, trancafiado e

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



72

isolado, tornando-se, ainda que inicialmente, um discurso cuja vontade de verdade
iniciou-se por ser escutado pela psiquiatria e depois narrado e personificado na
literatura. O louco, enquanto sujeito capaz de pretensdo de verdade, somente no fim
do século XIX e no desenrolar do século XX, que sera objeto de escuta e validagdo,
ainda que, limitado a mero objeto de analise. A afirmacao de que os loucos estao
mais préximo da verdade configura e mobiliza uma certa compreensao da crise
dos sistemas légicos e metafisicos de pensamento, cuja estruturacdo da grade
epistémica que se entende como conhecimento, conhecer, conhecedor e conhecido
se desmoronou na aurora do século XX, alcado pelas vanguardas estéticas em todas
as linguagens artisticas, sobretudo na poesia, literatura e pintura, e que junto ao
advento da psicanalise avancou ao lado do pensamento materialista. No interior
da loucura enquanto sintoma e discurso — e Foucault sera o primeiro a buscar
na genealogia da ética e da politica ocidental as presencas e auséncias destes
sujeitos —, Doménico surge como um personagem que desconcerta e desarma os
sistemas de convencdo habituais. A radicalidade deste personagem reside em sua
desterritorializacdo, pela sua falta de retorno ao lar, a sua nostalgia nao estd no
passado como uma recordacao, mas no futuro enquanto prenuncio, devir, por vir,
do préprio espirito. A possibilidade de um futuro enquanto promessa vindoura € o
que alimenta Doménico, e tal futuro ndo se estrutura no ideal enquanto realizacdo
de um real impossivel e sua projecao, pelo contrario, o futuro de Doménico esta na
acdo politica direta e revolucionaria, e isto fica ainda mais claro quando conectamos
todo o personagem com a sua culminacdo ao fim do filme. Numa palavra: Doménico
€ um personagem de carater parresiastico, ele possui a coragem de dizer a verdade
ou “aquele que prefere enfrentar a morte a renunciar dizer a verdade” (Foucault,
2014, p. 63).

Domeénico poderia, ainda que sugestivamente, nos lembrar — devido a sua
forca intempestiva — a figura de Socrates. No curso sobre A Coragem da Verdade,
Foucault analisara os modos de dizer a verdade ao longo do ocidente, identificando
que houve uma parresia politica que se transformou numa parresia ética. Sera o
personagem de Socrates o expoente deste modo ético, embora o sentido politico
da parresia surgisse num contexto em que democracia e liberdade em Atenas
alicercavam este fazer-ser da parresia politica. A liberdade de todos tomar a palavra
€ um perigo politico e por isso a Democracia ateniense e de outras pdlis sempre
representou tal perigo para aqueles que desejavam conservar nas forgas politicas
da cidade os instrumentos de controle do poder. A liberdade nao prende o povo no
ditame do vale-tudo, ao contrario do sofismo conservador. Por isso, a dura lei de

Roma servirad de contraponto simbolico, como o lugar que Tarkovski escolheu para

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



73

Domeénico discursar os motivos nobres que o levaram a se opor a vontade de todos
— quer dizer, suicidar-se como redenc¢ao da decadéncia. Parece-nos interessante
incorporar tal discurso de Doménico, vamos conferir tal discurso, aqui reproduzido

na integra, para acessar integralmente a dimensao parresiastica de Doménico:

qual ancestral fala através de mim? Eu ndo posso viver ao mesmo tempo
com a minha cabe¢a e o meu corpo. Por isso, ndo consigo ser uma sé
pessoa. Sou capaz de sentir infinitas coisas ao mesmo tempo. O grande
mal de nosso tempo é ndo haver mais grandes mestres. A estrada de nosso
coracdo esta coberta de sombras. Devemos ouvir as vozes que parecem
inuteis e que no cérebro, cheio de coisas aprendidas na escola, no asfalto
e, na pratica, assistencial, com o zumbido dos insetos que entram em
minha orelha. Precisamos encher os olhos e as orelhas daquelas coisas
que existem no inicio de um grande sonho. Todos devem gritar que
construiremos uma piramide, ndo importa se ndo a construimos. O que
importa é alimentar os desejos, temos que tirar a alma de todas as partes,
como se fosse um lengol que cobre o infinito. Para o mundo ir em frente,
devemos dar as maos, misturar os assim chamados sdos com o que sdo
chamados doentes. E vocés sdos, o que significa a sua saide? Todos os
olhos do mundo veem o precipicio em que estamos caindo. A liberdade
é inutil se ndo tem coragem de olhar com os olhos da cara e de comer
conosco, e de beber conosco e de dormir conosco. Os assim chamados
sdos foram os que conduziram o mundo para a catastrofe. Homem, escute!
Em vocé, 4gua, fogo e depois cinzas. E os ossos dentro das cinzas. Os 0ssos
e as cinzas. Onde estdo, quando ndo estdo na realidade e nem na minha
imaginac¢do? Fagco um novo pacto com o mundo. Que haja sol a noite e que
neve em agosto. As coisas grandes acabam, s6 as coisas pequenas ficarao.
A sociedade deve se unir novamente e ndo continuar fragmentada. Vamos
observar a natureza, pois a vida é simples, devemos voltar ao comeco, ao
ponto de pegarem o caminho errado. Devemos voltar as bases principais
da vida sem sujar a 4gua. Que raio de mundo € esse, se um louco lhes diz
que devem envergonhar-me? Musica agora (Nostalgia, 1983, 01:43:16-
01:50:36).

Apés os acontecimentos e conflitos entre Doménico, Andrei e Eugenia na cidade
em que se encontravam, Doménico acaba partindo para Roma para finalmente
efetuar seu ultimo trunfo, pois vivia no vazio completo e sem perspectiva de
um sentido que orientasse suas praticas. Pelo contrario, vivia sob um regime
nadificante, uma vez abandonado pela familia, pedalava bicicletas paradas, passeava
com seu cachorro e era encarado como o louco da cidade. Em Roma, Doménico
fara uma performance verdadeira, politica e militante, pois reunird em praca
publica os sujeitos que historicamente viveram a parte da convivéncia publica,
seja dos discursos, ou seja, da participacao direta: os loucos. No centro de Roma,
loucos se redinem em praga publica para uma grande performance politica, de um
revolucionario que pretende, em seu ultimo discurso, cantar e dizer os problemas
fundamentais do humano, irremediaveis segundo suas estruturas vigentes. Apos

um espetaculo de oratdria, Doménico pede a musica estrategicamente preparada e,

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



74

quando ela comeca a tocar, Doménico inicia a sua performance politica: em cima de
andaimes acoplados a uma estatua romana, derrama gasolina por todo o seu corpo
e ateia fogo em si. O fogo é o simbolo da libertacdo revolucionaria dos costumes
sociais conservadores. A radicalidade de Doménico consta no plano da acao que
incide uma transformacao direta do mundo, apatico e em crise.

Tal como Dibgenes, tivemos Peregrino Proteu, o azarado personagem de
Luciano de Samosata (125-181), figura do neoplatonismo romano, que unia
religiosidade, misticismo e radicalismo anarquico tipico dos cinicos, se ateou
em fogo também em pleno jogos olimpicos depois de uma grande frustragdo e
perseguicdo. O desprezo pela materialidade da vida, o fogo, como que faz evaporar
no ar todos os valores terrenos, o p6 e as cinzas, devem, segundo tal modo de
vida cinico, ser o que resta da precaria humanidade. A agdo de Doménico ndo é
somente no plano tedrico e das ideias, na verdade, toda a sua reflexdo vem apds a
sua acdo. Ao definir ambos os tipos de parresia, a politica e a ética, Foucault insiste
que Sdécrates tenha escolhido a segunda, pois ele mesmo, pois teria se recusado a
ir a tribuna publica e por isso preferia a morte. Peregrino representaria, portanto,
a parresia politica. Doménico é a fusdo de ambos os tipos de parresia: tem a
disposicdo ética de dizer a verdade a custo de sua vida, por isso acaba ateando fogo
em si, bem como vai a praga publica, intervindo na ordem politica da cidade. As
semelhancas ndo sdo meras semelhancgas entre Sécrates e Peregrino: “o excelente
Peregrinus — pois ele ainda usava esse nome — era chamado por eles de ‘o novo
Sécrates” quando comparados ao nosso Domeénico. Ainda segundo Foucault, a
terceira forma deste tipo de vida é militantismo existencial, cujo testemunho pela
vida rompe diretamente com as conveng¢des e valores da sociedade. Doménico,
em seu ultimo ato em pracga publica, dira: “o que importa é alimentar os desejos”
(Nostalgia, 1984, 01:43:58).

Conclusao

Tarkovski ndo tem nenhuma inten¢do tematica em dissolver os duplos.
Tal limite sobre a vida encontra no duplo como uma convergéncia humana do
problema: ndao ha conciliagdo, pelo contrario, a ultima cena é iconica quando
Domeénico atea-se fogo e nao sabemos o fim de Andrei. Na verdade, se ampliarmos
a visdo sobre os dois personagens, Andrei e Doménico, veremos que um é o duplo
do outro. A tese do duplo aparece em Dostoiévski como a dimensao humana de si
mesma enquanto defeito ou falta, quando um homem descobre o seu duplo e este
lhe ameaga roubar-lhe sua identidade. O que nunca saberemos é se realmente

existe tal homem duplicado e se ainda o caso deste duplo ser resultado de seu

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



75

narcisismo, abalando por completo seu estado psicolégico. O duplo nada mais é que
a sua versdo piorada ou melhorada, isto €, é aquele sujeito que vocé mais detesta ou
admira, que consegue realizar ou ndo as suas maiores vontades na vida. O duplo é
supressao de uma vida realizada em troca de uma crise permanente que o homem
foi lancado. Ao fim do filme, Andrei perambula pela cidade e, ao encontrar diversos
espelhos, vé-se refletido por Doménico, sendo possivel ver uma das partes que o
mundo onirico de Gorchakov, tema frequente durante o filme, produz a confusao
nostalgica sentida pelo poeta.

Na auséncia de saida, o filme inicia uma intensa radicalizacdo da vida
simbolizada pelo elemento do fogo. Ambos os personagens fechardo o intenso arco
levantado pelo filme.

Por Doménico, durante um fervor em um discurso politico-filoséfico em praca
publica no centro de Roma, ateia fogo em si, simbolizando a morte cultural da
Europa, acenando a possibilidade de uma nova ordem presente no seu discurso
de “um retorno as origens sem sujar as aguas”. Doménico, que ja estava em volta
da questdo da loucura, deste confronto, que foi posto pela ciéncia que tal doenca
seria um disturbio frente a normalidade da consciéncia, questiona este estatuto da
loucura, argumentando que as atrocidades da humanidade foram elaboradas pelos
normais, que, na verdade, a loucura seria uma espécie de normalidade dilatada,
como diz Andrei quando conhece Doménico: “os loucos (..) estdo mais perto
da verdade” (Nostalgia, 1984, 00:40:13). A irrup¢do de Doménico com vistas a
escandalizar a verdade politica, sacrificando a sua existéncia em nome da verdade,
ndo como um ato messianico, mas como uma radicalizacdo da sua vida enquanto
obra: o suicidio.

O desafio que Andrei ira atravessar vai ser simbolicamente representado
por uma vela que Doménico o confia: “E necessario atravessar a 4gua com a vela
acesa” (Nostalgia, 1984, 00:57:31). Atravessando a piscina termal do vilarejo, de
ponta a ponta, com um pedaco de vela acesso sem apagar, ao tentar por trés vezes,
a vela apaga sempre quando esta chegando perto, porém, em cada tentativa, ele fica
mais longe. O fogo depende da intengdo do homem, em Andrei é claudicante e em
Domeénico é anarquico, afirmativo. O duplo fogo que o filme fecha é a esperanca
de que o homem ndo se paralise diante do mundo. O processo de anti-formacao
de ambos se assemelha, mas se distanciam na medida das suas diferengas. O que
é importante para Tarkovski é a travessia que transformou ambos e a vida que se
processou, ainda que para o fim. A arte dara a Andrei e a Doménico, como aqueles
que atravessaram os limites da vida humana, a transformacao das instabilidades

em acdo no mundo, para poderem viver artisticamente uma vida cinica.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



76

Referéncias Bibliograficas

FOUCAULT, M. A Coragem da Verdade. Curso no College de France (1983-1984). Sdo Paulo: Martins
Fontes, 2014.

NOSTALGIA. Dire¢do: Andrei Tarkovski. 1983. 121min.

MARTON, Scarlet. Foucault, leitor de Nietzsche. Em: Extravagdncias: ensaios sobre a filosofia de
Nietzsche. Sdo Paulo: GEN/Discurso Editorial/Editora UNIJUI, 2001. (Colegio Sendas & Veredas)

SAMOSATA, Luciano. The Passing of Peregrinus. Tradu¢do e notas por A. M. Harmon. Cambridge:
Harvard University Press, 1936.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



A Relevancia do Ato Narrativo para o
Reconhecimento de Si e do Outro no Pensamento de
Paul Ricoeur

Wellington Santos Pires *

Recebido em marg¢o de 2025. Aprovado em maio de 2025.

Resumo: Este artigo visa analisar o ato narrativo no pensamento de Paul Ricoeur como componente
relevante para o reconhecimento de si e do outro. Defendemos a impossibilidade do sujeito objetivar
a si mesmo absolutamente, como propunha o paradigma cartesiano. Em contrapartida, nos parece
que o reconhecimento se realiza pelo ato de narrar-se, ou seja, pela construcgao reflexiva da prépria
identidade a partir da escuta do outro e da reinterpretacdo das experiéncias vividas. A identidade,
nesse sentido, ndo se revela como algo imutavel, mas como um itinerario dindmico, tecido na medida
em que o sujeito é capaz de se autodescrever. Para Ricceur, ndo ha reconhecimento sem a capacidade
de autodescrigcdo. Se narrar-se implica um elo organico entre a descricdo de si e o reconhecimento,
queremos explorar a pertinéncia desse vinculo. Além do aspecto ético, este estudo destaca o
reconhecimento como dimensdo politica, pois desejamos verificar em que medida movimentos
sociais constituidos podem interpelar o Estado e demandar politicas publicas eficazes.

Palavras-chave: ato narrativo; identidade narrativa; reconhecimento; autodescri¢ao; alteridade.

Abstract: This article aims to analyze the narrative act in Paul Ricceur’s thinking as a relevant
component for the recognition of oneself and of the other. We defend the impossibility of the subject
to objectify oneself absolutely, as proposed by the Cartesian paradigm. On the other hand, it seems
to us that recognition is achieved through the act of narrating oneself, that is, through the reflexive
construction of one’s own identity based on listening to the other and the reinterpretation of lived
experiences. Identity, in this sense, does not reveal itself as something immutable, but as a dynamic
itinerary, woven to the extent that the subject is capable of self-describing. For Ricceur, there is no
recognition without the capacity for self-description. If narrating oneself implies an organic link
between the description of oneself and recognition, we want to explore the relevance of this link. In
addition to the ethical aspect, this study highlights recognition as a political dimension, since we wish
to verify to what extent constituted social movements can question the State and demand effective
public policies.

Keywords: narrative act; narrative identity; recognition; self-description; otherness.

* Graduado em Filosofia pela Universidade Estadual de Santa Cruz (2008), com especializacdo
em Literaturas Comparadas em Lingua Portuguesa (2010). Mestre em Filosofia Pratica pela
Pontificia Universidade Gregoriana, em Roma. Doutor pelo Instituto Catélico de Paris, em cotutela
com a Universidade de Poitiers. Professor de Metafisica no Seminario Saint-Sulpice, em Issy-les-
Moulineaux desde 2021. E-mail: wellstauros@hotmail.com ; ORCID: http://orcid.org/0009-
0004-5661-2636 .

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



78

Introducao

Contar histérias é provavelmente o meio mais cotidiano e universal de dar
forma a experiéncia vivida, tornando-a inteligivel para nés mesmos e para os
outros. Narramos para compartilhar a solidao inerente a nossa condi¢ao humana e
para nos compreendermos a partir do mundo que se revela com nova profundidade
por meio das palavras. Em praticamente todas as civilizacdes, as pessoas relatam
suas vidas na histéria do seu povo e, desde tempos imemoriais, esses relatos sdo
expressos de forma ficticia ou real, profana ou sagrada, individual ou universal. Isso
sugere que um dos objetivos do ato narrativo é reconhecer que toda vida humana
necessita e merece ser contada.

Verificaremos, neste artigo, de que modo o exercicio narrativo ndo é apenas um
meio de comunicacdo, mas um elemento constitutivo da formac¢do da identidade.
Paul Ricceur confronta-se com a perspectiva metafisica, iniciada por René Descartes,
que identificava na especulagdo solitaria o caminho para a conquista da verdade
como certeza (Descartes, 2007, p. 23). Em contraste, Ricceur elege uma abordagem
em que a identidade se constr6i como itinerario, no qual o reconhecimento implica
um processo narrativo. A escuta do outro e a reinterpretacdo das experiéncias
vividas sdo partes essenciais desse processo (Ricceur, 1995, p. 130). Para explorar
essa dinidmica, adotaremos o método da hermenéutica textual, fundamentado na
propria perspectiva interpretativa de Ricoeur. Esse método consiste em estabelecer
uma relacdo profunda entre o texto e a existéncia, permitindo que o texto nao se
apresente como uma abstracdo, mas como uma realidade encarnada no mundo,
onde sentido e vida se entrelagam (Thomasset, 1996, p. 122). Ademais, para
enriquecermos a nossa analise, o artigo apresentara algumas situagdes historicas
que ilustram como a identidade narrativa e o reconhecimento se manifestam no
cotidiano e nas relagdes interpessoais. Assim, a hermenéutica textual ndo sera
apenas um método de andlise conceitual, mas também um instrumento para
compreender a vida relacional e o modo pelo qual a narrativa ajuda a construir a

identidade no contato com o outro.

1. O ato narrativo como itinerario identitario

A identidade nao se reduz a simples constatagao de uma origem, mas implica
a capacidade do sujeito de elaborar uma visdo sobre si mesmo. Trata-se de uma via
em constante construcdo e reformulacdo, em que a identidade se configura tanto
a partir do que se é quanto do que se faz. Desse modo, Ricceur compreende que a

identidade do sujeito esta intrinsecamente vinculada a narrativa. O ato de contar

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



79

a propria histéria torna-se elemento constitutivo da identidade, uma vez que o
sujeito s6 pode se constituir como tal através da articulacdo de sua experiéncia
em um enredo coerente. Assim sendo, a identidade se estabelece na convivéncia
com o outro e com os eventos que atravessam a existéncia. Nesse sentido, Ricoeur
propde a noc¢do de identidade narrativa: uma visdo de identidade que ndo se
cristaliza, mas que se constroi e se reconstroi incessantemente, sujeita a revisoes
e questionamentos (Thomasset, 1996, p. 150). Essa identidade €, portanto, instavel
e dialégica, pois exige constante reavaliacdo e depuracdo de idealizacdes sobre si
mesmo. O sujeito se reconhece e se transforma a medida que reelabora o olhar
sobre a sua propria histdria, submete-a a verificacoes rigorosas que evitam fixacoes
ilusorias ou dizeres consolidados de forma acritica.

Ao considerarmos a proposta da identidade como narrativa, surge uma
questdo central: de que modo a identidade de um sujeito pode manter-se coesa sem
incorrer no risco de uma concepgdo estatica? Dito de outro modo, como o ato de
narrar possibilita um equilibrio entre permanéncia e mobilidade na constituicao
do sujeito? Desejamos evidenciar, neste estudo, que o ato de contar sua prépria
trajetoria estabelece um nexo organico entre a autodescricao e o reconhecimento.
A construcao de si nao ocorre de forma isolada, mas na medida em que o sujeito é
capaz de se situar no tempo, entre passado, presente e futuro, e se reconhecer na
relacdo com os outros. Dessa forma, o exercicio narrativo mostra-se fundamental
tanto para a constituicdo da subjetividade quanto para o reconhecimento
intersubjetivo. A partir dessa compreensao, nos propomos a explorar a relevancia
do exercicio narrativo na construcdo do sujeito e do reconhecimento de si e do
outro.

Para Ricceur, narrar-se é um procedimento rigoroso, pois, mediante a sele¢do
e elaboragdo cuidadosa das palavras, o narrador, por meio da memoria, revela a
sua identidade a si mesmo e ilumina os seus aspectos menos nuang¢ados (Aime,
2007, p. 384). A narracgdo indica a impossibilidade de contemplar-se no presente,
sem estabelecer um laco constitutivo com o que foi vivido. Inserido em uma rede
de contatos, o narrador torna-se elemento essencial para uma comunidade que,
ao buscar compor sua histéria, reconhece um recurso fundamental no exercicio
narrativo das trajetdrias pessoais (Ricceur, 1995, p. 143). Em virtude disso, uma
das fung¢des primordiais do ato narrativo é transformar o acaso em destino e
reinterpretar os eventos fundadores (Thomasset, 1996, p. 274).

Na perspectiva narrativa, 0 mundo emerge como instancia de relagdes que
o individuo reelabora dialeticamente. O narrador compreende a sua presenca no

mundo, ndo de modo passivo, mas como realidade que lhe permite apropriar-se de

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



80

si mesmo. A fim de que a sua presenc¢a no mundo seja compreendida como heranga,
ela precisa ser continuamente assumida e, desse modo, a narrativa e a agdo
confirmam a dimensao intersubjetiva do ser humano. Um fato pode ser narrado
somente a um ouvinte, assim como um romance pode ser considerado concluido
apenas no momento de confronto com o horizonte vivido do seu leitor, tornando-se
obra (Cucci, 2007, p. 154).

A narrativa ndo visa a perpetuacdo do tempo, pois o sentido das coisas nao
pode ser explicado de modo totalizante. Com efeito, o ato narrativo nao funciona
como um ambar que cristaliza o objeto envolvido, mas como um oficio que mobiliza
as imagens evocadas pela memoria, conferindo-lhes inteligibilidade (Ricceur,
1995, p. 136). Na condicao de narrador, o individuo torna-se capaz de orientar o
seu futuro, pois o seu passado reconfigura-se a cada recordagdo mediada pelo ato
narrativo. O exercicio narrativo apresenta um passado vivo, como ressalta Marilena
Chaui:

[o]s recordadores sdo no presente, trabalhadores, pois lembrar nao é
reviver, mas refazer; é reflexdo, compreensao do agora a partir do outrora;
é sentimento, reaparicdo do feito e do ido, ndo da sua mera repeticdo
(Chaui, 1979, p. 20).

A narracgado é um oficio fundamentado na reconstituicdo paciente do vivido, visto que
a dimensao subjetiva do plano afetivo e a dimensao objetiva da existéncia na forma
do olhar rigoroso sobre os fatos encontram-se e entrelacam-se. O narrador constitui
a consciéncia da sua sobrevivéncia em um mundo que ndo estd ao seu alcance, ao
mesmo tempo em que a memoria se mostra um componente-chave, capaz de conferir
significado a existéncia.

Pela narragdo, ocorre uma inovacao semantica quando histérias de vida, fatos
e acoes distintas sdo entrelacadas em uma unica trama. Esse processo transforma
acontecimentos variados em uma histéria coerente. Componentes como situacdes
imprevistas, encontros casuais entrelacam-se, constituindo um todo significativo. A
compreensado dessa sintese ocorre quando a trajetéria é contada, desenvolvendo-se
no tempo (Pulito, 2003, p. 83). Por extensdo, o narrador se refere aos fragmentos
do seu passado, ndao como um engenheiro urbanista que aspira reconstruir em
detalhes uma cidade desfeita pelo tempo, mas como um arqueélogo que visita uma
cidade antiga, visualiza nas ruinas a cidade em seu esplendor imaginado e reformula
em chave hermenéutica os eventos de outrora. Por conseguinte, o ato narrativo
permite ao individuo reorganizar aspectos relevantes das suas experiéncias. Desse
modo, ele se sente capaz de superar formatos imaginarios cristalizados e romper

com atos especulativos que projetam um ego autocentrado, senhor absoluto das

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



81

suas paixoes.

Narrar requer responsabilidade pelas percepc¢des obtidas sobre o outro, pois
0 que estd em jogo ndo é mera autolocu¢ao, mas um movimento que supoe, evoca
e interpela o outro no circulo hermenéutico da existéncia. Nao é possivel dissertar
sobre si mesmo sem tomar em consideracdo os multiplos lugares que o outro ocupa
na vida de quem narra. Dito de outro modo: dizer a si mesmo é dizer também o
outro. O exercicio narrativo é, por exceléncia, interacional, porque supde a presen¢a
do outro que estabelece o exercicio da escuta. No fio dessa trama, ele torna-se
coautor, pois o discurso escutado assume novas proporg¢des na trajetoria pessoal
do ouvinte. Ao contrario do que podemos supor, escutar ndo implica passividade,
pois oferecendo o seu poder de escuta ao narrador, o ouvinte confere significados a
elaboracdo oral. A identidade narrativa obtém pleno significado quando o ouvinte
se abre a escuta como resposta a um apelo, a uma solicitacdo destinada a propor
tanto consensos quanto dissensos (Cucci, 2007, p. 251).

A narracdo é um modus operandi interpretativo-judicativo da realidade,
haja vista que, por intermédio do ato narrativo, o individuo projeta-se em um
fluxo hermenéutico, conferindo significado ao que exprime em seu relato. A
interpretacdo originada da narracdo detém um peso moral, e encoraja a reconducao

da comunidade a esfera ética. Segundo Ricceur:

[n]do existe narrativa eticamente neutra. A literatura é um vasto
laboratério no qual sdo feitos ensaios com estimativas, juizos aprobatoérios
e condenatorios, gracas ao que o ato narrativo serve de propedéutica a
ética (Ricceur, 2001, p. 114)™

Nenhuma narragdo possui neutralidade axiolégica, pois expressa um olhar
ético objetivamente enraizado no mundo, nao podendo ser reduzida a um simples
veiculo moralizante (Ricceur, 1995, p. 121).

Ricceur descreve, em sua obra capital O Si-Mesmo Como Outro, o sujeito da agdo
como “si”. O si identifica o sujeito segundo a forma reflexiva das pessoas gramaticais,
que enderecadas ao problema da identidade, sublinha a fun¢do de agente ou de
paciente na acao. O aspecto da sua identidade nos convida a atualizar o movimento
dialético entre o “outro” e o “mesmo”. Nesse sentido, o outro pode ser dito de varios
modos, e o si, considerado na ordem do outro. Mesmo quando o si atua como o
paciente da acao, esse ndo perde o protagonismo da sua prépria trajetoria (Riceeur,
1995, p. 121). A expressao “si” é empregada como tentativa de superar o paradigma

solipsista, que busca solugdes totalizantes as suas demandas (Pulito, 2003, p. 11).

1 Astradugdes portuguesas dos textos estrangeiros citados neste artigo sdo de nossa autoria.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



82

Ricceur propde um cogito integrado, que reconheca os seus limites como parte de
sua condicao ontolégica, e restituido a si-mesmo, por meio de atos interpretativos
aptos a justificar a vida como tal. A compreensao do ser humano a luz do si, subjaz
as duas dimensdes identitarias em permanente tensdo na pessoa: Ipse (ipseidade) e

Idem (mesmidade), unidas em um lago dialético necessario.

Aidentidade das pessoas ndo é, contudo, como a de coisas, uma identidade
substancial: esta é uma identidade temporal. Ela consiste menos em
permanecer o mesmo (idem), do que ser si-mesmo (ipse). Ela conjuga
portanto, dois recursos - a mesmidade e a possessividade, a permanéncia
e a ipseidade, e desse modo, a questdo é de saber como eles podem
igualmente pertencer a ele (Abel, 2009, p. 60).

As duas modalidades de identidade sao modos de permanéncia no tempo.
A identidade idem pertence a estrutura generativa de cada pessoa; ela é
compreendida como parte de uma heranga comunitaria e formativa (Ricceur, 1995,
p. 138). Identificar-se nessa perspectiva é repetir o ja elaborado, pois o seu esforco
reside na imobiliza¢do da auctoritas do passado, acentuando um carater identitario
que confirma ad infinitum a mesma coisa. Nao obstante a sua pertinéncia, o idem,
identificado pela palavra “carater”, ndo contém criatividade suficiente capaz de
suscitar a vida a abrir-se aos riscos do porvir. O carater esta relacionado ao perfil
fixo e imutavel da identidade idem, como um trago que registra uma presenca, mas
permanece fechado em si-mesmo (Ricceur, 2001, p. 114). A passagem no sujeito
de uma identidade a outra, da mesmidade a ipseidade pode ser entendida como
afirmacao radical da prépria liberdade e abertura ao futuro. Assim sendo, é licito
que nos perguntemos de que maneira a identidade narrativa articula esses dois
conceitos e possibilita um paradigma ético de um sujeito livre.

A ipseidade, proposta por Ricceur, é fundamental para o desenvolvimento da
identidade narrativa, pois possibilita a permanéncia auténtica do modo de ser do
sujeito ao longo do tempo. O si é capaz de assumir essa identidade durante e apés o
processo narrativo, confrontando e unificando o pensar e o agir ético (Ricceur, 2012,
p. 379). Dessa forma, a identidade narrativa torna-se media¢do entre a mesmidade
e a ipseidade, dai a afirmagao ricceuriana da impossibilidade da neutralidade moral
da narragao de qualquer género (Abel, 2009, p. 50). Em sua posicao narrativa, o si
é capaz de perceber no que narra um fio condutor ao seu agir ético. A abordagem
de Ricceur sublinha os aspectos estruturantes da vida que se movimenta segundo a
ordem da decisdo responsavel. A responsabilidade se expressa concretamente em
cada tomada de decisao, e repercute-se em desdobramentos sucessivos. De acordo

com 0 nosso autor:

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



83

[a] teoria narrativa encontra uma de suas justificagdes na funcio que ela
exerce entre o ponto de vista descritivo sobre a acdo, ao qual nos atemos
até agora e o ponto de vista prescritivo (..) A mim se impds uma triade:
descrever, narrar, prescrever - implicando cada momento da triade uma
relacdo especifica entre constituicdo de acdo e constituicdo de si (Ricceur,
2001, p. 113).

Pela narracao, a existéncia é examinada, pois ela sempre comportara
questionamentos e decisdoes assumidas pelos personagens ao longo do seu curso.
[sso ocorre com o personagem homeérico Ulisses que devera escolher entre a
eternidade ao lado de Circe e o0 mundo e os desafios do tangivel, cristalizado no
rosto de Penélope. Na narrativa, o agente busca elaborar uma trajetéria existencial
e sentir-se vinculado ao mundo, assumindo-o como parte de sua destinacao.
Podemos dizer que o rei de ftaca ndo realizou apenas um itinerario geogréfico,
mas sobretudo um percurso gynogrdfico, marcado pelo encontro simbdlico com
diversas figuras femininas, dentre elas, Atena, Calipso, Circe, as sereias e Penélope
(Recalcati, 2013, p. 118). Isso ilustra o fato de que o narrador ndo descreve apenas
os lugares visitados; ele explicita como o encontro com as pessoas modificou a sua
trajetoria pessoal. Ademais, a coeréncia logica, a coesao frasal e a complexidade
estrutural sdo aspectos tipicos da narracao. Em virtude disso, o usufruto correto da
linguagem se manifesta pela validacao dos atos de fala relacionados ao vivido. Esse
conjunto de formas coerentes expressa o desejo humano de ordenamento, uma
vez que o narrador examina-se, descreve-se e interpreta-se. Com efeito, quando o
agente conecta-se consigo mesmo, narrando-se, tal conexdo ndo deve ser entendida
como fechamento, pois a identidade narrativa é dindmica e tende sempre a uma
sintese. Considerando que o discurso, como um texto, pode revelar o mundo de
alguém para si mesmo, a narratividade exprime a capacidade humana de produzir
sentido e descrever a realidade (Pulito, 2003, p. 16).

Diferentemente do Das-Man, conceito heideggeriano que representa o espaco
impessoal do falatério e da loquacidade infrutifera, o narrador aqui considerado
realiza uma sintese entre palavra e siléncio (Heidegger, 2000, p. 227). Por isso, o
narrador é capaz de regenerar a linguagem enquanto ato capital para a elevacao
da consciéncia da dignidade humana (Ricceur, 2012, p. 384). A palavra, camplice
e condicao necessaria ao exercicio narrativo, assume uma funcgao iconica, pois ndo
sendo autorreferente, desvela outra realidade, situada além do espaco e tempo
presentes. Através do exercicio narrativo, a palavra permite pausas que conferem
novos sentidos ao siléncio. Contrariamente ao que se poderia supor, o siléncio ndo
é pertinente somente quando a palavra perde a sua vitalidade; nesse contexto, ele

desempenha uma funcdo complementar a linguagem. No ato narrativo genuino,

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



84

palavra e siléncio acompanham-se e cumprem seu oficio segundo a logica da
mutualidade (Ricceur, 2001, p. 347). A narragdo apresenta-se como elo condutor
entre as duas temporalidades, isto é, o passado e o presente. Ao relatar a sua
trajetoria, o si opera a passagem da identidade idem a identidade Ipse, tendo na

palavra dada a forma concreta dessa permanéncia:

[a] palavra cumprida expressa uma manuten¢do de si que ndo se deixa
inscrever, como o carater, na dimensdo do algo em geral, mas unicamente
na do quem? Também aqui o uso das palavras é um bom guia. Uma coisa
é a persisténcia do carater, outra é a perseveranca da fidelidade a palavra
dada. Uma coisa é a continuacdo do carater; outra, a constancia na amizade
(Ricceur, 2001, p. 324).

Ao narrar, se reelabora o passado e se gesta o futuro; isso ocorre porque ao
operar esse movimento, o si, sem anular o passado e sem deslocar-se do presente,
abre-se ao ndo dito/inaudito. A palavra dada na forma da promessa é, por natureza
mantenedora do lago identitario, ao mesmo tempo em que se expressa como
promessa e relaciona-se ao testemunho do outro como movimento que mantém
estima pela prépria identidade. Essa palavra requer laco de alteridade que
desenvolve e mantém a ipseidade (Ricceur, 2012, p. 446).

Com base nas reflexoes desenvolvidas, ressaltamos a relevancia do exercicio
narrativo no processo de reconhecimento de si e do outro. A narragdo nao se
limita a um exercicio de rememoragdo ou a um mecanismo epistémico destinado
ao autoconhecimento. Ela se inscreve em uma esfera mais ampla, na qual a
identidade do sujeito é constituida, tomando em consideragdo as pessoas com as
quais ele se relacionou ao longo de sua trajetéria, isto é, aquelas cujos caminhos se
entrelacaram, em maior ou menor grau, ao seu proprio.

Observamos que a narragdo do vivido, quando inserida em contextos
de escuta e partilha, permite a construcdo de um sentido comum, viabilizando
modalidades de pertencimento e agéncia social. Esse movimento é evidenciado, a
titulo de exemplo, na atuacao das Maes da Praca de Maio, na Argentina (Gongalves,
2017, p. 55). A partir da experiéncia de sequestros e de silenciamentos provocados
pelos crimes da ditadura militar entre 1976 a 1983, esse coletivo composto
majoritariamente por mulheres, organizou-se em torno da reivindicacdo da

memoria, da verdade e da justica. Como observa Gongalves:

[a] missdo de desaparecimento arquitetada pelos lideres do regime foi
cumprida em seus detalhes. Foram suprimidas tanto as marcas da morte
quanto as da vida, porque nao sé se elimina o inimigo matando-o, mas
também a identidade de seu filho, sequestrado, para ndo dar continuidade
as lutas politicas de seus antecessores (Gongalves, 2017, p. 57).

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



85

A atuacdo dessas atrizes sociais conjuga o protesto, o didlogo e a articulacao
interinstitucional e representa um formato concreto de resisténcia e de elaboracgao
narrativa do trauma vivido. Ao se reunirem, narrarem suas histdrias e exigirem
respostas publicas por parte do estado, essas mulheres reconstruiram suas
identidades pessoais e instituiram um espago de reconhecimento coletivo, no
qual a memoéria desempenhou fung¢do estruturante. Um movimento do género,
que se converte em pratica politica e em reivindicacao de direitos, ndo nos parece
possivel sem um processo narrativo continuamente elaborado (Gongalves, 2017,
p. 58). Parece-nos pertinente salientar que tais maes nao se limitavam ao espago
simbolico da pracga. Aos poucos, essas intui¢des, fundadas na aspiragdo por justica,
se transformaram e se cristalizaram com elementos de institucionalidade, a medida
que conseguiram estabelecer espacos de acolhida para que grupos de partilha e
rodas de conversa tivessem continuidade (Gongalves, 2017, p. 64). Essa dindmica
contribuiu concretamente para que o projeto original adquirisse consisténcia
pratica ao longo do tempo.

Como ja sublinhamos, todos os atos narrativos, sejam eles relatos pessoais,
fabulas, lendas ou textos literdrios, implicam uma posicdo diante do mundo
e uma postura diante do outro. Ao contar a propria histéria ou outro tipo de
narrativa, o sujeito se insere em uma linha reflexiva que orienta seu olhar para
o reconhecimento do outro como realidade fundamental da sua existéncia. O
reconhecimento nao se limita a um processo epistémico no qual o sujeito se
aprofunda no conhecimento de si mesmo e do outro. Ele desdobra-se, sobretudo,
em um ato ético, no qual o outro se revela como sujeito de direitos e deveres, digno
de respeito e consideracdo. Nesse sentido, o exercicio narrativo age como um vetor
do reconhecimento, na medida em que nos estimula a volver o nosso olhar para
além da experiéncia imediata, nos conduzindo a considerar o outro como parte
essencial do nosso itinerario. Se até aqui volvemos a nossa atencao ao exercicio
narrativo como ato propedéutico para o exercicio do reconhecimento, desejamos
aprofundar a nossa reflexdo e examinar o préprio conceito de reconhecimento em
sua estrutura mais aberta. O que significa, de fato, reconhecer? Em que medida o
reconhecimento difere do simples conhecimento? Essas questdes nos orientardo
no préoximo momento da nossa investigacao, que consiste em atingir o sentido do

reconhecimento em chave epistemoldgica e ética.

2. 0 percurso do reconhecimento do outro

A palavra ‘“reconhecimento” apresenta uma etimologia significativa,

remetendo ao latim recognoscere, que, por sua vez, deriva do verbo cognoscere,

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



86

cujo significado é “conhecer” ou “compreender”. Identificamos a raiz desse termo
no termo latino noscere, ou seja, “conhecer”, e é reforcada pelo prefixo “re-”, que
sugere um movimento de retorno, e pelo prefixo “co-”, que implica acdo conjunta
(Cortella, 2023, p. 127). Destarte, o reconhecimento nao se da isoladamente, mas
pressupde um conhecimento compartilhado. A estrutura morfolégica do termo
indica uma dindmica que envolve a capacidade de reavaliar os saberes assimilados
que repercutem nas praticas contemporaneas. O ato de reconhecer exige um duplo
movimento: um olhar retrospectivo, que permite resgatar fatores ja conhecidos,
e uma dimensao coletiva, na qual o conhecimento se constitui e se confirma na
interacdo com os outros. Dessa maneira, a etimologia de reconhecimento denota
quatro aspectos essenciais: o conhecimento, enquanto fundamento do ato de
reconhecer; a compreensdo, que possibilita a apropriacdo desse conhecimento; a
partilha, elemento indispensavel para sua construcdo coletiva; e a capacidade de
olhar ao redor, permitindo a identificacdo daquilo que ja estad presente, mas que
necessita ser novamente apreendido.

O reconhecimento é um componente crucial na constituicdo dramatica de
uma obra literaria porque apresenta-se como for¢ca que permeia a trajetoria e os
sentimentos das personagens (Alici, 2007, p. 92). Ademais, para o fil6sofo alemao
Georg Friedrich Hegel, de quem Ricceur mantém prevalente interlocu¢do no uso do
conceito, o reconhecimento possui um nexo semantico com o ato no qual desdobra-
se a intersubjetividade (Alici, 2007, p. 20). O reconhecimento implica o fator
mnemonico, ja que a memoria nos remete a identificacdo de eventos significativos.
Com isso, a sua condicao incontornavel é a confirmacao de algo vivido, embora
suavizado pela passagem do tempo. Em outras palavras, o reconhecimento é o ato
de unificagdo memorial do evento-objeto quase consumido pelo tempo (Ricceur,
2018, p. 438). O reconhecimento permite ao homem lancar olhares multiplos sobre
si-mesmo e o apresenta como um ser-no-mundo, isto é, como um ser projetado
para desenvolver relagdes. O seu nexo de significagdo com o mundo é dinamico, a
medida que o homem necessita do mundo para afirmar-se. Com efeito, o0 mundo
configura-se como realidade na qual o sujeito descobre-se, e redimensiona-se
como ser de possibilidades no eixo da sua facticidade. Na tensao entre facticidade
e projeto, o ser humano forja o sentido da sua existéncia, e se faz necessario pensar
nesses conceitos em chave fenomenoldgica da alteridade. Isso acentua uma postura
horizontal em que a afirmacgdo do si abre espaco a escuta do percurso hermenéutico
do outro.

O outro posiciona-se como um contraponto necessario a toda narrativa

solipsista, a medida que a propria presen¢a do outro desmascara as pretensdes

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



87

autofundativas. O percurso de reconhecimento constitui relagdes com a dimensao
fatica de um si implicado no aspecto descritivo e no fator prescritivo da sua
facticidade. Com efeito, a prescricdo deve ser entendida como a combinagdo de
principios praticos que nos encorajam a responsabilizarmo-nos por nosso agir no
tecido sociopolitico no qual estamos instalados (Ricceur, 2001, p. 171). De acordo
com o filésofo, o reconhecimento é uma postura do si que articula a estima de si
e desdobra-se em solicitude pelo outro. Enquanto experiéncia eminentemente
individual, o reconhecimento implica a alteridade e mobiliza o fator da pluralidade
na constituicao da consciéncia de alguém (Ricceur, 2001, p. 347).

A estima de si é indispensavel ao encontro entre o si e o outro, pois visibiliza o
desejo de viver bem a medida que se integra a identidade a alteridade. Em virtude
disso, distingamos com maior precisdo a estima de si e a estima de mim: a primeira
nao significa um simples amor préprio, mas um amor radical de si mesmo como
um outro. A estima de si é a dignidade humana conectada as qualidades morais do
individuo, que se aceita enraizado a sua identidade histérica e disposto a recompor
o espaco e o tempo (Ricceur, 2009, p. 189). Destarte, a estima de si esta relacionada
a tensdo entre o intrinseco e o adquirido, a permanéncia e a conquista. A solicitude,
por sua vez, apresenta-se como projecdo em direcdo ao outro, na medida em que
o si deixa-se interpelar pelo encontro e rompe a sua configuracao solitaria. Vale
sublinhar que, na etimologia da palavra solicitude, o primeiro elemento “sollus”,
em grego hollos, significa inteiro; o segundo componente do latino citer, significa
mover. O senso completo de solicitude é entdo “mover-se em dire¢do de” (Sevenant,
2001, p. 14).

A descoberta da estima de si e da solicitude opera no si um auténtico solus
ipse, uma vez que a soliddo é condicao para abordar o outro. O sujeito que nao
reconhece os componentes basilares dessa soliddo ndo consegue operar sob a égide
da estima de si e, por conseguinte, ndo identifica as faces multiplas da solicitude. O
reconhecimento dessa soliddo estrutural impede a instauracdo da relagao império-
coldnia, dificultando assim o sequestro da subjetividade do outro. A estima de si
que identifica-se como tal, sublinha a alteridade plena do outro, promovendo a sua
ipseidade. O conceito de solicitude é alicercado em uma circularidade ética do dar e
receber que sublinha a correspondéncia salutar entre o eu e o outro (Ricceur, 2001,
p. 206). Pela solicitude, o reconhecimento rompe com toda forma de dualismo
que fragmenta a pessoa e a aparta de sua realidade, enquanto participe do mundo
(Thomasset, 1996, p. 87). Com efeito, o dualismo polariza os entes, como se a
passagem do lago de copertencimento entre eles fosse impossivel. Desse modo, o

reconhecimento inaugura uma presenca no mundo do outro sem que nenhum

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



88

aspecto identitario seja perdido. Sevenant sustenta que “o respeito pelo outro
equivale ao respeito por si mesmo como outro, que deve ser pensado, em e a partir
de si. Eu que sou para cada outro, um outro que ele mesmo” (2001, p. 97). O outro,
a quem nos referimos, ndo deve ser reduzido a uma reproducdo do eu, pois a sua
alteridade e a sua autonomia devem ser reconhecidas no exercicio do respeito.

O respeito volta-se para o plano da intersubjetividade, pois nele se constréi
uma solida identidade antropolégica na diferenca. Do ponto de vista etimoldgico,
essa palavra deriva da raiz latina dis (fora, afastado, longe) e ferre (portar),
indica a ideia de portar em si uma distancia antropologicamente qualificada.
Por desdobramento natural, a tomada de consciéncia da diferenca implica o
reconhecimento da distdncia fundamental entre duas realidades autdénomas. A
diferenca é uma determinacdo ontolégica enraizada na prépria natureza do ser
humano, visto que na auséncia desse trago, o si ndo pode acessar a si mesmo.
Nesse raciocinio, o reconhecimento da diferenca é essencial para a superacao de
toda pratica que negligencia as diferencas entre os seres humanos. A medida que o
sujeito apreende esse ideal, ele reconhece que o outro nao é um ente dentre outros,
mas a sede de uma estima de si apta a acolher a solicitude alheia. A estima de si,
embora a primeira vista pare¢a uma virtude solitaria, revela-se intrinsecamente
relacional; do mesmo modo, a reflexividade ndo é uma introspeccao eremitica,
pois implica reconhecimento mutuo. Ricceur sublinha oportunamente como a
estima de si ndo é estima de mim. Enquanto o “mim” individualiza e interioriza, o
si exterioriza-se e busca encontros genuinos com a alteridade (Giambetti, 2013, p.
117).

A solicitude ao estimular a relagio com o outro, sugere um olhar mais
transparente sobre o si (Ricceur, 2001, p. 210). Ela comporta uma dimensao plastica
que ecoa na logica da solidariedade, posto que a solicitude requer responsabilidade
pela voz do outro. De acordo com Ricceur:

[t]alvez a prova suprema da solicitude, esteja em que a desigualdade
de poder vem a ser compensada por uma reciprocidade legitima no
intercambio, que, nahoradaagoniarefugia-se no murmurio compartilhado
das vozes ou no fragil lago de maos que apertam-se (Ricceur, 2001, p. 210).

Com essa relevante e ndo menos comovente imagem, Ricceur assegura que o
sujeito deve admitir a gravidade de sentir-se responsavel pelo outro. Como sintese
desse percurso do sujeito em direcdo ao outro, ele experimenta a semelhanga,
expressada como fruto das trocas simbdlicas entre a estima de si e a solicitude.
Nesse momento o sujeito, enquanto si afirma ao outro: “Tu também és capaz”. Na

experiéncia de uma situagdo-limite, a solicitude toma corpo nos lagos, e assim, o

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



89

movimento afetivo transforma-se em resultado efetivo, em compromisso com
a dignidade mutua. A solicitude, como reflexo ético do reconhecimento, deve
enraizar-se na vida cotidiana de cada pessoa.

A plenitude do reconhecimento é resultado do percurso interpretativo em
que a estima de si por meio da solicitude capta o outro em sua inteireza, e por
conseguinte, o si estima o outro como a si mesmo e estima a si mesmo como um
outro (Ricceur, 2001, p. 226). E compreensivel em Ricceur a nio reducido do
reconhecimento a simples apreensdo intelectual do outro ou ao entendimento do
outro por uma o6tica legalista. A responsabilidade oriunda desse itinerario reflexivo,
deve concretizar-se na forma de experiéncias praticas que transformam essas

percepcdes em verdade (Hall, 2007, p. 87). Segundo Giambetti:

(...) reconhecimento de onde nascem as formas mais elevadas de relagao
entre as pessoas, as quais alcangam o cume na amizade, mas também
quando nao conseguem cruzar o limiar da amizade, a relagdo com o outro
mantém, todavia a sua positividade, enquanto fundada permanentemente
na similitude e consequentemente da substancial igualdade com o outro
(Giambetti, 2013, p. 145).

O retorno do sujeito a si mesmo ocorre sob a égide do reconhecimento,
expressdo do desejo genuino de ser percebido pelo outro, posto que essa validacao é
necessaria para o bem-estar da relagdo. Ricoeur nomeia a pretensao autoreferencial
de “hybris filosofica do si” (Ricceur, 2010, p. 77). Esse termo é, desde o século V
a.C, época do auge da tragédia grega, expressao determinante para compreender a
complexidade do sentimento tragico nos personagens. A hybris rompe o equilibrio
nos relacionamentos, incitando o sujeito a romper a prépria condicao humana que
o constitui. O limite ético mostra até onde o homem pode aventurar-se sem perder-
se, visto que o aspecto problematico da hybris reside no excesso da auto-afirmacao,
e resulta na pretensao de reduzir o mundo as suas fronteiras (Duffy, 2012, p. 117).

A solugdo para esse comportamento erratico no homem consiste na admissdo
de uma postura que tome em consideracao a alteridade fundamental do outro. O
sujeito que responde é sempre alguém em relacdo, e ndo um si absoluto, isolado
de todo vinculo (Ricceur, 2010, p. 77). O percurso de reconhecimento implica uma
conversdo do olhar por parte do si, que deve culminar na recusa de transformar o
outro em idolo, encoberto por camadas de representagdes destituidas de sentido
genuino. Ao recusar-se a engessar o entendimento sobre o outro, o si nega-se a
exercer um olhar totalizante sobre si mesmo, pois nem o eu nem o outro jamais se
deixam revelar em sua totalidade. A solidao intransferivel do si, justificada por seu
trago singular na existéncia humana, constitui uma realidade geradora de sentidos.

De acordo com Ricceur:

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



90

[a] admissdo da dissimetria ameacada de esquecimento, vem recordar
em primeiro lugar o carater insubstituivel de cada um dos parceiros da
troca; um nio é o outro, trocam-se dons, mas nio lugares. (...) A admissdo
protege a mutualidade das armadilhas da unido fusional, seja no amor,
na amizade ou na fraternidade em escala comunitaria ou cosmopolita;
preserva-se uma justa distancia no cerne da mutualidade, justa distancia
que integra o respeito pela intimidade (Ricceur, 2006, p. 272).

O reconhecimento de si e do outro resulta de uma elaboracdo continua, que
se estende ao longo da vida. Cabe observar que, em nao poucas ocasioes, pode-se
viver mais pela vida dos outros do que pela propria, como se a nossa identidade se
estruturasse apenas pela atividade do outro, ao ponto de nos sentirmos parasitas da
existéncia alheia. Isso pode ser causado pela desconfianga em relagdo a n6s mesmos,
permitindo que a presenc¢a do outro nos impressione e nos nutra mais do que a
nossa propria interioridade. Esse fator aponta para uma questdo ética fundamental:
como preservar a integridade do nosso ser sem nos deixarmos sufocar pela
presenca alheia? Notamos que a estima de si desempenha uma tarefa decisiva nesse
equilibrio, posto que nos auxilia na regulacao da poténcia da alteridade na esfera
da nossa existéncia. Assim, a presenca do outro, mesmo marcada por consideravel
intensidade, ndo diminui a poténcia da nossa prépria atuacdo no mundo. Ademais,
€ necessario sondar se o nexo com o outro é um componente saudavel do nosso
proprio desenvolvimento. O desenvolvimento do reconhecimento na reciprocidade
é sempre um investimento de confianca e, portanto, um risco de decepg¢do, rejeicao
ou até mesmo de traicao. De certo, a reciprocidade ndo deve ser confundida com
uma forma de troca mercantilista, ainda que envolva, de algum modo, a busca por
equilibrio entre os recursos de cada um. Em virtude disso, pelo intermédio de
uma estima de si equilibrada, o individuo é capaz de intensificar a sua solicitude
que deve resultar na dimensao politica do reconhecimento. Passamos, portanto, da
analise do reconhecimento em sua dimensao ética, para uma postura analitica que

o inscreve nas tramas sociais e politicas da vida comum.

3. Do vis-a-vis ao clamor: aspectos politicos do reconhecimento

Enquanto trago de um comportamento civilizado, o reconhecimento desdobra-
se em duas vias valorativas. A primeira via toma forma na cria¢gdo de um paradigma
normativo, isto é, na referéncia legitima de cada relacdo social, amparado no
respeito e no sentido completo de alteridade e de cuidado (Alici, 2007, p. 216).
Em contrapartida, ela deve ser referéncia para vetar abordagens que neguem os
principios e as praticas fundamentais do reconhecimento.

Esse ponto de vista é relevante, pois nos permite verificar em que medida

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



91

podemos dialogar com outro pensador que trabalha com uma concepc¢do diversa
da no¢do de reconhecimento em Ricceur. Um dos pensadores mais notaveis
entre os teoricos da terceira geracao da Escola de Frankfurt é Axel Honneth.
Sua contribuicdo se insere no campo da filosofia sociopolitica e também moral.
Ele dedica especial atencdo as teorias normativas do poder, do respeito e do
reconhecimento na sociedade contemporanea. O objetivo central de Honneth, na
obra Luta por Reconhecimento, é mostrar como os individuos e os movimentos
se integram a sociedade contemporanea (Olivier, 2019, p. 227). Isso ocorre por
meio de uma luta por reconhecimento intersubjetivo, e ndo por autopreservacao,
como evidenciam as obras de Maquiavel e Hobbes. Segundo Honneth, a luta por
reconhecimento origina-se na experiéncia da auséncia de respeito por essas formas
de reconhecimento (Honneth, 2000, p. 117).

Honneth organiza sua reflexdo a partir das trés modalidades de reconhecimento
do jovem Hegel, presentes nos escritos de lena (Ricceur, 2004, p. 254). O que
interessa a Honneth € articular o plano especulativo da filosofia hegeliana com uma
meditagdo sobre a natureza das interagdes entre os individuos. Nesse contexto,
ele apresenta trés modelos de reconhecimento intersubjetivo: a autoconfianga,
0 autorrespeito e a autoestima. Nesse sentido, Ricceur sugere que a teoria da luta
por reconhecimento de Honneth nos orienta para uma aspiracao social equitativa,
na medida em que favorece os processos intersubjetivos pelos quais os individuos
reconhecem sua capacidade de agir. Essa perspectiva esclarece a funcao da ética,
compreendida em um sentido mais amplo do que costumamos entender. De fato,
Honneth, a exemplo do jovem Hegel, entende a ética como o conjunto de condi¢bes
intersubjetivas necessarias a autodeterminacdo e a realizacdo do sujeito como
agente social (Honneth, 2000, p. 157).

A teoria da luta por reconhecimento desperta o interesse de Ricceur, no
entanto, ele questiona seu carater aparentemente interminavel. Ndo ha duavida
de que Ricceur concorda com o aspecto inacabado da luta por reconhecimento.
Isso nos impede, com razdo, de acreditar que a autoconfianga, o autorrespeito
e a autoestima possam ser obtidos de forma definitiva. Em contrapartida, o
filosofo se pergunta se o carater interminavel dessa luta ndo compromete o
engajamento dos atores sociais na propria luta por reconhecimento. De todo modo,
€ necessario reconhecer que a autoconfianga ndo é adquirida uma vez por todas.
Para que ela seja solida, é necessario alimenta-la pelas relacdes que atravessam
as esferas privadas e sociais. Defendemos igualmente que o processo que funda o
reconhecimento juridico também nao se encerra, uma vez que o plano normativo

do direito esta em constante ampliacdo e aprimoramento com o objetivo de

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



92

favorecer a estabilidade do tecido social. Com efeito, isso nos permite sustentar que
Ricceur encoraja a perfectibilidade da natureza humana e da sociedade, desde que
0s seus membros atuem em seu seio, ndo como estrelas solitarias, mas como uma
constelacdo organizada e institucionalmente articulada.

O processo do reconhecimento intersubjetivo, que estimula os individuos a
estimarem-se mutuamente, também se revela interminavel. Dado o pluralismo
axiolégico presente em nossas sociedades, a formacdo de um horizonte comum
de valores que permita aos atores se estimarem sé pode ser compreendida como
um processo dinamico, situado na ordem do inacabamento. Na escrita de Ricceur,
a luta por reconhecimento deve associar-se aos “estados de paz”, uma vez que eles
estimulam os cooperadores do reconhecimento. Com essa expressdo, Ricceur se
refere a uma experiéncia de refiguracao social marcada pela linguagem de paz e

pelo exercicio da imaginacao (Olivier, 2019, p. 232). De acordo com Ricceur:

(..) pela ficcao, pela poesia, novas possibilidades de ser-no-mundo se
abrem na realidade cotidiana; ficcdo e poesia visam o ser, ndo mais sob
a modalidade do ser-dado, mas sob a modalidade do poder-ser (Ricceur,
1988, p. 114).

Sob esse olhar, uma ontologia possivel das relacdes humanas esta intrinsecamente
ligada a questdo da linguagem poética, em sua dimensdo poética (poiética) mais
agucada. No entanto, ndo é unicamente a poesia que cabe suscitar novas modalidades
existenciais. O simboélico nos oferece um sentido capaz de transformar o modo
como concebemos o ideal de uma vida boa. E oportuno perceber que a afirmacéo
ontolégica ndo se da unicamente nos grandes momentos da histéria, mas também
no exercicio da vida cotidiana, inclusive na trajetéria de cada pessoa. Em termos
precisos, podemos afirmar que a vida cotidiana é um “lugar ontol6gico” fundamental.
Em outros termos, a existéncia humana se desvela como epifania nas relacoes de
alteridade (Shenge, 2013, p. 51).

Para uma compreensao mais profunda na no¢do do reconhecimento no seio
da acdo humana, é necessario que o ser humano se engaje em um processo de
questionamento sobre seu lugar na relagdo com seu socius, ou seja, no dominio
da justica — onde quase tudo se decide. Importa-nos conceber o homem em
sua possibilidade de se integrar de forma plena no seio das estruturas sociais,
com vistas a uma refiguragdo coletiva. Essa convic¢do nos ajudara a pensar uma
presenca ativa na existéncia, na ordem ética e também no dominio politico. A luz
disso, os individuos se comprometem mutuamente na luta por reconhecimento,
apropriando-se de maneira coletiva da busca por um estado possivel de paz
(Thomasset, 1996, p. 90).

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



93

Considerando a funcao das estruturas sociais na adesdo de cada projeto
coerente de sociedade, as instituicdes identificam-se como guardids eficazes
dos valores transformados em leis, que por sua vez devem refletir a identidade
desses valores que culminam na auto-realizacdo de cada cidadao, participe do
poder politico. Em virtude disso, o reconhecimento ndo deve ater-se unicamente
as relagdes interpessoais, limitadas a esfera privada. Isso porque ele possui seu
mais alto nivel extensivo no reconhecimento do outro, ndo por uma “afinidade
eletiva” (tomando emprestado o termo do escritor alemdo Johann Von Goethe),
mas por uma afinidade ancorada na participacdo politica comum, sob a égide do
mesmo direito. Cada pessoa deve se esforcar para enfrentar tudo o que ameaca a
dignidade do outro, como estereoétipos, discursos racistas e manifestacoes sexistas.
Isso nos incita a inferir que o reconhecimento favorece o processo de integracao
das diferencas e o aprofundamento da qualidade relacional. O reconhecimento, na
légica da reciprocidade, molda o programa moral que rege a coexisténcia em uma
determinada sociedade, considerando a flexibilidade como um valor tdo tutil quanto
essencial. Isso ndo significa renunciar as regras, mas sim suavizar seu carater
excessivamente formal. Ao refletirmos sobre a tarefa dos mecanismos institucionais
nas relagdes humanas, ndo nos cabe rejeitar as instituicdes, mas renova-las com
uma certa constancia, e isso nao é possivel sem vontade politica genuina.

Parece-nos pertinente apresentar uma situacao de busca pelo reconhecimento
no contexto do sul da Bahia, no inicio dos anos 2000. Para nds é emblematico o
papel desempenhado pelos movimentos negros no inicio dos anos 2000 no
questionamento do espago académico da Universidade Estadual de Santa Cruz
(UESC). Esse questionamento ocorreu na forma de denudncia das auséncias
sistémicas de estudantes negros no ensino superior publico e na forma de proposta
de implementacdo de agdes afirmativas. Nesse cendrio, os movimentos negros
locais, engajados com os seus pares nacionais, ocuparam posicdo crucial na luta
pela efetivagdo das a¢des afirmativas, promovendo o acesso de estudantes negros
oriundos da escola publica a universidade. Tratou-se de uma atuagdo destinada
para a transformacdo da educacdo formal e para a formagdo da consciéncia critica
de jovens negros e da sociedade em geral.

Com base nesse engajamento coletivo, a universidade foi incitada a reconhecer
a importancia dessas auséncias e a refletir sobre como adotar politicas que
respondessem a essa exclusao historica, como a implementacdo de cotas raciais
(Santos, 2002, p. 60). Isso revela que a construcdo de epistemologias e estratégias
de enfrentamento ao racismo em espagos como sindicatos, universidades e

organizagdes religiosas é marcada por uma constante elaboraciao coletiva da

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



94

memoria e da identidade (Thomasset, 1996, p. 621). Essa pratica politica esta
alicercada na valorizacdo de saberes historicamente subalternizados, nos quais a
narrativa exerce a funcao de resisténcia e de reconstrugdo histoérica (Santos, 2002,
p.9).

O reconhecimento, nesse contexto, assume feicdes plurais e toma em
consideragdo a relevancia da contribuicao do povo negro na formacao da sociedade
brasileira. Em virtude disso, o reconhecimento de cada pessoa ocorre em
consonancia com o reconhecimento mutuo e institucional e reforca a articulacao
entre narrativa, identidade e justica social (Thomasset, 1996, p. 30). De acordo com
Santos:

(...) as lutas negras ndo sdo engenharias contemplativas que apenas
observam o mundo social a distincia, como se ndo fossem parte dele e
ndo buscassem mudancas estruturais concretas. Ao contrario, afirmam
identidades especificas como fundamentais para a construcado de politicas
publicas (Santos, 2002, p. 63).

Desse modo, observamos a centralidade da narrativa como meio de
subjetivacao e de reivindicacao de direitos. Isso nos conduz a compreensdo segundo
a qual o reconhecimento, concebido a luz da proposta ricceuriana, nao se manifesta
de modo univoco nem neutro, na medida em que emerge no entrelagamento de
histérias, na escuta mutua, na possibilidade de edificar novos sentidos em coeréncia
com a ordem do vivido.

Ricceur inclui em seu pensamento ético o dever das institui¢des, pois elas sdo
frageis e dependem do nosso investimento coletivo e pessoal. No que diz respeito
ao bem-estar da sociedade, o discurso de uma convivéncia saudavel perde forca
sem politicas publicas adequadas. Em outras palavras, precisamos de um “ser-para”,
ou seja, de um paradigma ético. Nosso propoésito consiste na busca constante de
exercitar a necessaria harmonia com os outros, pelos meios possiveis. A no¢do de
responsabilidade enquanto pilar ético indispensavel contra formas reducionistas
do agir humano, deve se manifestar na defesa das pessoas mais vulneraveis. A ética
se desenvolve em um processo que, sem excluir a possibilidade de falhas, orienta
as relagdes interpessoais rumo a uma realidade comum. Isso deve ocorrer tanto
nas relagdes cotidianas quanto no nivel mais elevado da amizade. Nao podemos
ignorar que a ética exige um esforco criativo de todos os agentes sociais, na
medida em que é a manifestacdo da tomada de consciéncia dos individuos ciosos
da mobilidade social de uns dos outros (Ricceur, 1991, p. 259). Insistimos que,
nas relacdes interpessoais, é fundamental observar e absorver os imperativos da

justica. Ricceur sustenta que “a ideia de que ha dois outros — um outro préximo,

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



95

aquele do encontro e do didlogo, e um outro distante, que se relaciona por meio de
uma instituicdo — deveria ter seu lugar na filosofia contemporanea” (2007, p. 41).

Dessa forma, ainda que o reconhecimento ndao dependa de uma disposi¢do do
outro, ele ndo se fecha a respostas do outro, pois a busca por correspondéncia é
propria dessa disposicdo da vontade. Nesse sentido, pode ser que essa seja a Unica
maneira de propor relagdes sustentadas pela reciprocidade. Certamente, essa
reciprocidade nao se configura como uma expectativa oportunista de beneficio
proprio, pois ndo se fundamenta no desejo de que o sujeito seja recompensado.
Com efeito, impde-se a busca de um equilibrio dialético que ndo diminua a
capacidade de avaliar recursos, pesar situacdes e tornar a acao eficaz sem limitar-se
a uma loégica mercantil. A qualidade do reconhecimento ndo se avalia por uma lista
de direitos ou boas inteng¢des. Devemos nos empenhar em produzir uma realidade
social consistente e equilibrada, conjugando a esfera privada da vida pessoal ao
plano publico que se concretiza na atividade laboral, politica ou de outra ordem
comunitaria.

As regras sao inuteis se os atores sociais ndo estiverem envolvidos em
interacoes cotidianas, orientadas pela observancia da obrigacdo mutua. Segundo
o doutrinador italiano Norberto Bobbio: “duas pessoas sozinhas ndo constituem
uma sociedade. Outro ditado merece entrar para a histéria: duas pessoas sozinhas
nao estabelecem um acordo duradouro” (1990, p. 217). Isso nos estimula a sugerir
que a pessoa investida de uma visdo cidadd deve agir através da objetividade
das instituicoes. De fato, elas funcionam como elos indispensaveis pelos quais a
justica se concretiza para todos os individuos. Além disso, toda pessoa deve ser
também alcancada pela instituicdo; essa terceira realidade entre o “eu” e o “tu’,
que se permite ir onde a amizade nao consegue chegar, e viabiliza a transmissao e
distribuicao de bens simbdlicos e materiais.

Aqui se visibiliza mais uma vez a relevancia do ato narrativo para o conceito
de reconhecimento, pois além de expressar a experiéncia individual, possibilita
a constituicdo de um espaco compartilhado de pertencimento mutuo. Por esse
angulo, o reconhecimento nao se limita a uma dinamica intersubjetiva entre o eu e
0 outro, mas projeta-se para algo maior, atingindo um nivel coletivo e institucional
salutar. Para que uma sociedade se compreenda, ela deve desenvolver modalidades
narrativas aptas a descrever sua propria realidade como exercicio de memoria
histérica e como construcdo identitaria no presente. Em tal perspectiva, o exercicio
narrativo redefine-se para além de uma simples retrospectiva, na medida em
que se reconhece como um mecanismo de articulagdo do presente e como um
horizonte de possibilidades futuras. A capacidade de narrar, a medida que nao se

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



96

limita ao individuo isolado, move-se para a esfera coletiva e promove a formacao de
comunidades narrativas. Esses espacos compartilhados de enunciagdo permitem
que grupos sociais desenvolvam uma autorrepresentacdo coesa, coerente e
reflexiva, alimentando lagos de pertencimento e reconhecimento mutuo. Mais do
que a producdo de relatos individuais, trata-se de um itinerario em que a sociedade,
ao narrar-se, refor¢a seus vinculos internos e intervém de modo mais eficiente no

contexto das relacdes sociais, nacionais e internacionais.

Consideracgoes finais

A nossa ambicdo neste estudo constituiu em compreender como o ato
narrativo, segundo a perspectiva ricoueriana, revela-se como o ponto culminante no
entrelacamento dindmico entre a estima de si e a solicitude pelo outro, resultando
em seu reconhecimento. Para além de um simples ato de identificacio ou de
simpatia afetiva, o reconhecimento comporta uma riqueza semantica que o associa
a uma esfera de experiéncia que implica o ato ético. No alemao, lingua pela qual
Ricceur sempre nutriu uma grande afeicao (Thomasset, 1996, p. 30), as palavras
Dank (agradecimento) e Gedanke (pensamento) estdo semanticamente proximas.
Essa proximidade sugere que pensar nao € um ato neutro ou puramente légico, mas
um gesto enderecado ao outro e interessado pelo mundo do outro.

Desse modo, narrar a si mesmo nao se reduz a uma operacao intelectual, mas
constitui uma forma de responder a existéncia como dom e a presenca do outro
como realidade que nos permite superar toda abordagem que se fecha no eu. Vimos
que o reconhecimento implica um movimento intencional que suscita em nos a
capacidade de voltar o olhar para tras. Isso nos permite revisitar e reinterpretar
0 que ja conhecemos de nds e o que o outro significa na trama narrativa que
nao cessamos de compor e recompor. Em virtude desse entendimento, somos
como Penélope que, na espera de Ulisses, refaz sem cessar os planos da sua
propria histdéria sob a imagem sugestiva das tramas dos teares em seus dedos.
Compreendemos que o processo narrativo é fundamental para a articulagdo da
nossa identidade, que se mostra como um mosaico tecido pelos outros que habitam
em nos. Destarte, o reconhecimento mais profundo implica um ato narrativo: ao
falar de mim, narro, e como resultado, a historia daqueles que constituiram meu
ser. Portanto, este artigo buscou mostrar que, para Ricceur, o reconhecimento nao
€ um ato estatico, mas um movimento complexo e multiplo. Por essa dimensao, se
expressam o respeito, a abertura ética e a capacidade de reimaginar o outro e a si
mesmo, consolidando a identidade como uma experiéncia relacional e temporal.

Torna-se assim possivel perceber que a identidade narrativa, ao articular

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



97

o enredo das experiéncias vividas, permite uma media¢do fecunda entre o eu e o
outro, entre o individuo e a coletividade. E precisamente nessa tessitura narrativa
que a compreensdo do reconhecimento ganha espessura filoséfica em Ricceur. A
identidade narrativa confere coeréncia do sujeito ao longo do tempo e externa a sua
vulnerabilidade e sua dependéncia das relagdes intersubjetivas que o constituem.
Nesse contexto, a teoria do reconhecimento, lida a luz da hermenéutica ricoeuriana,
desdobra-se para além do campo ético. Ricceur nos convida a compreender o
reconhecimento sob a égide da resposta ética ao outro, mas também sob a 4tica da
possibilidade poética de refiguracio do mundo comum. A luta por reconhecimento
ndo se limita, portanto, ao dominio dos conflitos, mas encontra na linguagem
simbolica e, especialmente na imaginacdo poética, a forca de irradiar novos
significados, aptos a inspirar praticas sociais transformadoras. Sustentado pelo
pensamento de Axel Honneth, ao suscitar a abertura ao reconhecimento para
o campo politico, Ricceur abre caminho para a compreensao segundo a qual
reconhecer-se e ser reconhecido torna-se um ato que articula ética, poética e
politica em um mesmo circulo virtuoso.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



98

Referéncias bibliograficas

ABEL, O.; POREE, J. Le vocabulaire de Paul Ricceur. Paris: Elipse, 2009.

AIME, O. Senso e Essere: la filosofia riflessiva de Paul Ricoeur. Assisi: Citadella, 2007.

ALICI, L. Il Paradosso del Potere. Milano: Vita e Pensiero, 2007.

BOBBIO, N. Il Terzo Assente. Torino: Edizione Sonda, 1990.

CORTELLA, L. LEthos del Riconoscimento. Genova: Laterza, 2023.

CUCCI, G. Ricceur oltre Freud: 'etica verso un’estetica. Assisi: Citta Nuova, 2007.

CHAUI, M. BOSI. E. Memdria e Sociedade: lembrancgas de velhos. Sdo Paulo: T.A Editor, 1979.

DESCARTES, R. As Meditagées Metafisicas. Tradugdo de M. Hermantina Galvao. Sao Paulo: Martins
Fontes, 2007.

DOSSE, F. Paul Ricceur: Le sens d’une vie. Paris. La Découverte, 2001.

DUFFY, M. Paul Ricceur’s Pedagogy of Pardon: a narrative theory of memory and forgetting. New
York: Continuum, 2012.

GIAMBETT], A. Ricceur nel Labirinto Personalista. Milano: Vita e Pensiero, 2013.

GONCALVES SALIGNAC, L. Justi¢a de Transicdo: as “avds da praca de maio” como instrumentos do
direito a identidade e a verdade histérica argentina. Revista Transgressées: ciéncias criminais em
debate, v. 5, n. 2, Natal, out. 2017.

HALL, D. Paul Ricceur and Poetic Imperative. New York: Albany, 2007.
HEIDEGGER, M. Ser e Tempo (v.1). Trad. Marcia de S4 Cavalcante. Petrépolis: Vozes, 2000.

HONNETH, A. La Lutte pour la Reconnaissance: grammaire morale des conflits sociaux. Tradugao de
P. Rusch. Paris: Cerf, 2000.

OLIVIER, A.-P. La Reconnaissance como Lutte et la Recconnaissance como Gratitude: un conflit
d’interpretation entre Honneth et Ricceur. Em: A.-P. Olivier, M. Roudat e H.-C. Schmidt, Nouvelles
Perspectives pour la Reconnaissance: Lectures et enquétes. Paris: Ens Editions, 2019.

PULITO, M. Identita come Processo Ermeneutico: Paul Ricceur e l'analisi transazionale. Roma:
Armando Editore, 2003.

RECALCATI, M. Il Complesso di Telemaco, Genitori e Figli dopo il Tramonto del Padre. Milano:
Feltrinelli, 2013.

RICCEUR, P. O Si-Mesmo Como Outro. Tradugao de Ivone C. Benedetti. Sio Paulo: Martins Fontes,
2001.

_____.O]Justo.l. Tradugdo de Ivone C. Benedetti. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2009.
___.Lectures 1: autour du politique. Paris: Seuil, 1991.

_____.LaCritique et la Conviction: entretien avec Azouvi, F. de Lunay. Paris: 1995.
_____.Amour et Justice. Paris: Seuil, 2010.

_____.Ricordare, Dimenticare, Perdonare. Bologna: Il Mulino, 2004.

_____.A Memobria, a Histéria, o Esquecimento. Campinas: Ed. Unicamp, 2018.

. Parcours de la Reconnaissance. Paris: Editions Stock, 2004.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



99

SANTOS, M. R. Movimentos Negros e A¢des Afirmativas no Ensino Superior: resisténcias, didlogos e
conquistas no Sul da Bahia. Revista Espago Académico, v. 22 n. 237, p. 1-12, nov./dez., Maringa, 2022.

SEVENANT, A. V. Philosophie de la Sollicitude. Paris: Vrin, 2001.
SHENGE, A. L. Paul Ricceur: 1a justice selon I'espérance. Bruxelles: Editions Lessius, 2009.

THOMASSSET, A. Une Poétique de la Morale aux Fondements d’une Ethique Herméneutique et
Narrative: dans une perspective chrétienne. Louvain: Leven University Press, 1996.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 77-99, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



A Alegoria como Principio Hermenéutico: o
audacioso método de interpretacao da Escola de
Alexandria

Gerson Francisco Arruda Junior *

Recebido em abril de 2025. Aprovado em maio de 2025.

Resumo: O tema central do presente texto é a alegoria como um principio hermenéutico.
Especificamente, o seu objetivo é caracterizar o método de interpretagio alegorica tal como ele
foi defendido e empregado pela famosa Escola de Alexandria na interpretacdo dos textos biblicos.
Para tanto, consideraremos, inicialmente, a génese desse método, as suas raizes histérico-filosoficas
e os seus principais representantes. O artigo encerra-se com algumas implicag¢des filoséficas da
caracterizagdo apresentada.

Palavras-chave: hermenéutica; interpretacdo alegérica; Escola de Alexandria; interpretacao biblica.

Abstract: This article examines allegory as a fundamental hermeneutic principle, with an emphasis
on characterizing the allegorical interpretation method as adopted and defended by the renowned
School of Alexandria in biblical exegesis. To this end, the study first investigates the genesis of this
method, its historical and philosophical roots, and its main exponents. The analysis culminates in a
discussion of the philosophical implications arising from the allegorical approach outlined herein.

Keywords: hermeneutics; allegorical interpretation; School of Alexandria; biblical interpretation.

* Professor de Histéria da Filosofia Antiga e Medieval na Universidade do Estado do Amapa (UEAP) e,
atualmente, coordena o Curso de Licenciatura em Filosofia. E-mail: gerson.junior@ueap.edu.br ;
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4985-5005 .

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 100-114, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



Introducao

Por desempenhar um papel fundamental no desenvolvimento da histéria do
cristianismo, o periodo denominado Patristico é fundamental para a compreensao
de todo o pensamento ocidental. De modo mais especifico, pode-se dizer que esse
periodo é fortemente marcado pela estruturacao filoséfico-teoldgica da religido
cristd, cujos fundamentos decorreram dos esforcos intelectuais dos chamados “Pais
da Igreja”.

Quando consideramos os ambitos teoldgico e filoséfico, a Patristica nao sé
se caracteriza pelas controvérsias entre os postulados da fé crista e o corolario
do pensamento grego - protagonizadas, sobretudo, por aqueles que possuiam
um corajoso espirito apologético -, como também se destaca pelos principios
hermenéuticos que nesse periodo foram apresentados e defendidos, sobretudo no
processo de interpretacdo das Escrituras Sagradas Cristas.

Embora predominantemente restritos aos estudos biblico-teolégicos, os
principios hermenéuticos vigentes na Patristica estavam delimitados a dois
grandes centros de estudo que se contrapunham com suas particularidades. Por um
lado, existia a famosa Escola de Alexandria, cujo eixo hermenéutico se assentava
no método alegorico; por outro lado, encontramos a Escola de Antioquia que, em
radical oposicao aos alexandrinos, defendia um método literal de interpretacao.

Diante disso, e para delimitar nosso escopo, o presente artigo tem como
objetivo principal fazer uma caracterizacdo do método de interpretacao defendido
e empregado pela Escola de Alexandria na interpretacdo dos textos biblicos.
Pretende-se, assim, considerar a génese desse método, as suas raizes histérico-
filosoficas, e, também, destacar os seus principais representantes. Em seu desfecho,
o artigo apresenta algumas ponderagdes filos6ficas gerais sobre o método alegérico

de interpretagao.

Alexandria: uma cidade sonhada

A destacada cidade de Alexandria tem uma historia no minimo interessante.
Desde a sua fundacdo, ela sempre se caracterizou por ser um ambiente de proficua
producdo intelectual. Apds a decadéncia da influéncia exercida pela filosofia grega,
causada basicamente pela queda do sentido filoséfico-moral que qualificava o
conceito grego de polis, na qual a magnifica pretensdo da existéncia de uma Unica
Cidade-Estado foi rejeitada e sepultada como utopia, a cultura helénica padeceu,
fatalmente, uma perda de profundidade e pureza na sua forma de pensar.

Nesse contexto, e através das grandes expedicdes e conquistas realizadas por

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 100-114, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



102

Alexandre Magno, o mais famoso dos imperadores gregos, importantes didlogos
e interacoes foram estabelecidas entre a cultura grega e as culturas dos povos
conquistados por ele. Nesses dialogos, em especial aqueles que foram realizados
com o modo de pensar e agir oriental, houve a assimilacdo, mudanca e criacdo
de diversos elementos culturais, os quais possibilitaram o surgimento de novos
centros intelectuais que ultrapassaram os limites geograficos da Grécia. Um desses
novos centros, e talvez o principal deles, igualmente ao de Pérgamo, de Rodes e de
Roma, se encontrava na estratégica cidade de Alexandria.

Até onde se sabe, a cidade de Alexandria foi a concretizacdo de um sonho
do Imperador Alexandre Magno que, desde 332 a.C., teve o majestoso desejo de
construir uma cidade, que levasse seu nome, e que fosse tomada como referéncia
e exercesse forte influéncia cultural, politica e social. Geograficamente, o perimetro
territorial escolhido para comportar essa cidade foi as regides egipcias, junto a foz
do rio Nilo. Dentre os motivos que justificam essa escolha, dois merecem destaque:
(1) porque a terra dessa regido era muito fértil; (2) porque a localizacdo geografica
era muito promissora e permitia oportunas relagdes comerciais por meio das rotas
de navegacoes. Isso fez com que, desde cedo, a populacao da tao sonhada cidade
crescesse rapidamente, e varios povos e etnias, especialmente judeus, agregassem
naquela regiao e se submetessem a essa nova dindmica e estrutura social.

Por ndo deixar sucessor no trono imperial, com a morte de Alexandre o Império
Grego foi dividido entre os seus quatro generais: Cassandro, Lisimaco, Seléuco
e Ptolomeu. Cassandro, tornou-se rei da Grécia; Lisimaco, da Tracia (Arménia);
Seléuco, da Siria e regides adjacentes; e, por fim, Ptolomeu Lago governou o Egito e
as adjacéncias™.

Sendo fiel aos propésitos do grande Imperador, Ptolomeu Lago, inicialmente,
e depois os seus sucessores, os conhecidos “ptolomeus”, assumiram a postura de
continuar e manter a dinamica e a estrutura socioculturais estabelecidas por
Alexandre na cidade de Alexandria. O resultado disso foi a instauracdo de um
ambiente cultural riquissimo, o qual atraiu varios intelectuais, especialmente,
os gregos. Muitas pessoas de todas as partes do mundo iam a Alexandria fazer os
seus estudos, ou mesmo aperfeicoa-los. Do ponto de vista histoérico-filosofico,
esse fato tem uma importancia singular, pois o “centro” do pensamento humano,
que antes tinha a cidade de Atenas como sua sede, foi, paulatinamente, transferido
para a cidade de Alexandria, tornando-a um local promissor e de grandes avangos,
e transformando-a na capital intelectual do mundo helénico (cf. Lévéque, 1979, p.

1 Paramaiores informacgdes sobre o governo de Alexandre Magno e a divisdo do seu império apds a
sua morte, cf. [ronside, 1988, p. 6-35.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 100-114, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



103

39).

Quanto a isso, convém destacar que Ptolomeu [ Séter, um dos primeiros
sucessores do general Ptolomeu Lago, instigado por Demétrio, que era um membro
de uma das escolas peripatéticas de heranga aristotélica e refugiado em Alexandria
por questdes politicas na Grécia, teve a intengao

(...) de reunir em uma grande instituicdo todos os livros e todos os
instrumentos cientificos necessarios as pesquisas, de modo a fornecer aos
estudiosos material que ndo pudessem encontrar em nenhum outro lugar,
induzindo-os assim a irem para Alexandria (Reale; Antiseri, 1990, p. 284;
cf. Canfora, 1996, p. 21).

Como fruto desse ideal, surgiram o Museu e a Biblioteca em Alexandria.

O Museu, dedicado as Musas, deusas protetoras das atividades intelectuais,
oferecia um favoravel instrumental para as pesquisas filoldgicas, matematicas,
mecanicas, astrondmicas, médicas e geograficas (cf. Bevilacqua, 2019, p. 61-62).
Anexa ao Museu, a Biblioteca, por sua vez, dispunha de significativa parte da
producdo literaria de antigas civilizagdes. Sob a dinastia de Ptolomeu II, a Biblioteca
de Alexandria ja havia reunido cerca de setecentos mil livros, chegando a ter o
maior acervo literario do Mundo Antigo (cf. Reale; Antiseri, 1990, p. 285-300).

Com todos esses empreendimento e recursos, a tdo sonhada cidade de
Alexandria progredia aceleradamente, a tal ponto de tornar-se um referencial
intelectual para o mundo. Por volta da metade do II século da Nossa Era, Alexandria
contava com um gigantesco empério industrial, comercial e cultural, que era
desfrutado pelos seus quinhentos mil habitantes, aproximadamente. Além disso,
varias instituicdes de ensino superior se organizaram ali, cultivando com “raro

brilho a filologia e as ciéncias da natureza” (cf. Gilson; Boehner, 1991, p. 32).

A fundac¢ao da Escola de Alexandria

E exatamente nesse ambiente intelectual e cultural vivido na cidade de
Alexandria que surge a famosa Escola de Alexandria. Para Gilson e Boehner (1991,
p. 32), ela foi “o primeiro instituto cristao de ensino superior”. Nao se sabe, por
falta de documentacdo histdrica, quando, de fato, as doutrinas da religido foram
pregadas em Alexandria. Contudo, segundo alguns estudiosos, dentre eles Augustus
Lopes (2004, p. 130), ja na segunda metade do II século, havia, nessa cidade, um
catequista cristdao chamado Barnabé que, além das perspectivas gnosticas que
possuia, interpretava o Antigo Testamento alegoricamente.

Apesar do grande numero de habitantes judeus, quando as doutrinas

cristds foram disseminadas em Alexandria, muitas pessoas se converteram ao

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 100-114, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



104

cristianismo, formando, assim, uma forte e florescente comunidade crista, que era
catequizada por Barnabé. Um desses convertidos foi o filésofo estoico Panteno?, a
quem ¢é atribuia a fundag¢do da Escola de Alexandria. Contudo, Roy Zuck (1994, p.
41), alicer¢ado na auséncia de comprovacao histérica, apenas defende a ideia de
que Panteno “é o mais antigo mestre da Escola catequética de Alexandria, no Egito,
de que se tem noticia”. Quanto a isso, Eusébio, grande historiador cristdo e escritor
da famosa Histdria Eclesidstica, um dos mais importantes documentos histéricos
cristdos, acredita que Panteno ndo foi o fundador da Escola de Alexandria, e sim
seu primeiro diretor conhecido, assumindo esse cargo por volta do ano 180 d.C.
(cf. Eusébio apud Gilson; Boehner, 1991, p. 33). Independentemente disso, se
como fundador, diretor ou mesmo como mestre, a verdade é que Panteno recebe a
reconhecida honra de ser o primeiro grande representante da Escola de Alexandria.

Entretanto, com a chegada do cristianismo em Alexandria, a tensdo intelectual
entre os postulados da religido cristd e os pressupostos da filosofia grega vigentes
se tornou ainda mais acirrada, necessitando, urgentemente, de um método de
interpretacdo que satisfizesse e respondesse as novas indagag¢des religiosas
trazidas pela fé cristad. E, igualmente como fez o judaismo na época de Filon, o
cristianismo alexandrino, desde seu inicio nessa regiao, também adotou o método
alegdrico como meio de harmonizar a fé crista e a filosofia grega. Essa decisdo nao
é de se admirar, uma vez que, historicamente, o pensamento alexandrino estava

fortemente influenciado por pensadores alegoricos.

0 Método alegorico de interpretacao e suas raizes historicas

O termo “alegoria” deriva-se das palavras gregas dllos e agoreuod, que
etimoldgica, literal e conjuntamente significam “outro falar”. Hermeneuticamente, o
que se quer denotar com isso é a ideia de que, em qualquer discurso, o que se esta
falando quer dizer outra coisa completamente diferente do significado natural das
palavras ditas. Desse ponto de vista, alegorizar é tencionar dizer ou transmitir um
sentido diferente, mais profundo, do que aquele que é transmitido pelo significado
comum das palavras empregadas num contexto concreto de conversagao.

Como um método de interpretacdo, historicamente a alegoria foi desenvolvida

pelos gregos. Nesse contexto, o objetivo era usar o método para tentar reduzir a

2 Devido ao escasso material preservado, pouco se sabe sobre a vida e o pensamento de Panteno.
Ele era da Sicilia e se tornara fildsofo estoico. Apds a sua conversio foi missionario cristdo no
Oriente, indo até a India. Ao retornar para o Egito, assumiu a dire¢ao da Escola de Alexandria. Nao
deixou nada escrito e morreu, provavelmente, no final do século II. Maiores informacdes, cf. Lopes,
2014, p. 131; Reale; Antiseri, 1990, p. 411; Gilson; Boehner, 1991, p. 33.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 100-114, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



105

conflituosa tensao existente entre, por um lado, a crenca por detras dos discursos
mitologicos gregos, e, por outro, os postulados racionais herdados do discurso
filos6fico®. Nas descricbes mitolégicas gregas, nomeadamente as que sdo
encontradas nos escritos poéticos de Homero e Hesiodo, havia muitas e recorrentes
acdes divinas que sdo imorais, perversas e obscenas. E, na tentativa de amenizar
a confusdo que esses registros poderiam causar na mente de muitos devotos e
religiosos, alguns pensadores gregos interpretaram essas historias miticas de modo
alegérico, isto é, atribuiram outro significado ao significado das palavras usadas
na descricao dessas acdes. Platdo, por exemplo, em algumas passagens dos seus
didlogos filosoficos, usa a alegoria em confrontacdo com a posi¢do inframoral dos
deuses registrada nos escritos de Homero, afirmando que as verdades ali descritas

jazem num nivel mais profundo de interpretacao, a saber, o alegoérico®.

As raizes historicas do método hermenéutico da Escola de Alexandria

Considerando o contexto da Escola de Alexandria, é possivel constatar que, num
certo sentido, muitas sdo as raizes histdricas do método alegoérico. Especificamente
no que diz respeito a afirmacao do método na Escola de Alexandria, duas sdo as
principais raizes: Heraclito de Efeso e Filon de Alexandria. Em tese, Heraclito se
constitui uma raiz histérica por defender a ideia de um sentido mais profundo
alcangcado pela hypdnoia; e Filon, com a interpretacdo alegérica do Antigo
Testamento.

Como se sabe, Heraclito de Efeso foi um dos mais importantes pensadores
gregos. Ele afirmava ser o fogo a causa primeira de todas as coisas e do dinamismo
universal do eterno devir. Contudo, é a partir da sua doutrina sobre o I6gos que
Heraclito elabora o sentido de hypdnoia, o qual se constituira um dos pilares
da heranga filoséfica para o método alegorico. Para ele, conforme nos informa
Abbagnano (1999, p. 34), o ldgos, que constitui a esséncia mais profunda dos seres
humanos, poe constantemente diante do homem a possibilidade de duas ac¢des, ou
melhor, de duas atitudes: vigiar ou dormir.

Para esse grande fil6sofo, o sono, dormir, denota uma postura de isolamento
do homem em si mesmo, isto é, o seu fechamento em si. Ja o vigiar, por sua vez,
denota a atitude do homem estar acordado e abrir-se, mediante a pesquisa, a sua

auténtica relacdo com o mundo objetivo. Essa pesquisa vigilante nao se detém nas

3 Quanto a origem do uso da alegoria como solugdo para minimizar a tensiao entre o mito e a
filosofia, cf. Naddaf, 2007, p. 41-86.

4 Sobre o uso platonico da alegoria na interpretacdo dos mitos, cf. Oliveira, 2017.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 100-114, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



106

aparéncias, mas avanga até alcancar o seu sentido real.

Em se tratando dos textos escritos, isso também se evidencia. Diante das letras
dos textos, temos as aparéncias, a superficie. Somente com a hypdnoia, ou seja, a
busca pelo que esta atras das letras, é que desvendamos o sentido real, o sentido
mais profundo do que esta expresso pelas palavras. Essa postura foi aplicada pelo
préprio Heraclito, principalmente na leitura das obras de Homero, para fugir das
implica¢des dbvias causadas pelas supostas imoralidades dos deuses ali registradas
(cf. Lopes, 2004, p. 130). Assim, essas atitudes dos deuses deveriam, para ele, ser
entendidas como tendo um sentido mais profundo, além do sentido simples e
natural das palavras, que é somente alcancado pela hypdnoia. E baseado nisso que
os intérpretes alexandrinos tém Heraclito como fonte historica para validarem suas
alegorias®.

Filon de Alexandria, por sua vez, é a mais préxima e mais importante fonte
de heranca histdrica para o uso da alegoria entre os alexandrinos. O pensamento
filoniano foi fortemente influenciado pela filosofia platénica, em especial o
dualismo. Ele, que era um judeu praticante e contemporaneo de importantes
rabinos como Hillel e Gamaliel, foi um profundo conhecedor da Septuaginta® e
das tradi¢des judaicas. Nesse contexto, ele presenciou a acirrada disputa entre
os dois mais destacados grupos de intérpretes judeus da didspora: os chamados
“Alegoristas Extremos”, que, influenciados pelas interpretagdes rabinicas e
Midrdstica’, abusavam nas alegorizacdes dos Textos Sagrados do Judaismo, e os
chamados “Literalistas”, os quais, de modo radical, compreendiam as passagens
biblicas de maneira literal.

Diante desse contexto, Filon dedicou consideravel esfor¢o para combater esses

5 Sobre o conceito de hypdnoia e a sua forte influéncia na constituicdo do método alegdrico, cf. Tate,
1927, p. 214-215.

6 A Septuaginta foi a traducdo da Biblia hebraica para o idioma grego, realizada na cidade de
Alexandria, por 72 rabinos, por volta do III século a.C. Maiores informagdes, cf. Geisler, 1997, p.
196-197; Champlin, 2000, p. 5272; Packer; Tenney; White Jinior, 1988, p. 10; Dana, 1990, p. 42-
44).

7 A Interpretacdo Midrdstica era bastante utilizada entre os judeus que voltaram do cativeiro na
Babilonia. Nos aproximadamente 300 anos em que esteve em vigor (100 a.C. - 200 d.C.), ela
sempre manteve os seus diversos pontos hermenéuticos num processo de desenvolvimento, os
quais tiveram seus apices no I século da Era Crista. Esse tipo de interpretacdo ¢ fruto do conhecido
letrismo judaico, oriundo da mistica existente na religido dos judeus, ap6s o cativeiro babil6nico.
Um dos principais representantes e defensores desses principios é o famoso rabino Akiba que,
devido ao seu veemente e impetuoso envolvimento com a interpretacdo da Tora, forneceu uma
enorme contribuicdo para a formacdo e estruturacido do letrismo judaico. Além dele, outro
destacado representante da interpretacdo Midrastica é o rabino Hillel, cujo maior destaque foi
a elaboracdo de uma das trés listas de regras basicas da interpretacdo rabinica. Baseado nisso,
percebemos, claramente, que a Interpretagido Midrastica, sempre preservou a mistica e o ocultismo
advindos do letrismo judaico.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 100-114, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



107

dois grandes extremos interpretativos dos Textos Sagrados do Judaismo no I século.
Para isso, ele assumiu como ponto de partida o emprego do método alegérico, tal
como ele foi empregado no contexto grego (Virkler, 1995, p. 39). Com um pano de
fundo eminentemente platénico, sobretudo o dualismo entre corpo e alma, Filon
reconhecia dois niveis de sentidos na interpretacdo dos Textos Sagrados. Ligado
ao corpo, que é inerentemente mau, esta o sentido literal, que nada mais é do que
um simbolo do verdadeiro sentido. Além disso, ha também um sentido especial,
mais profundo, que é encontrado por detras das letras e pelo qual o verdadeiro
significado dos textos era expresso. Escusado sera ressaltar que esse sentido s6 era
alcangado pela utilizagdo do método alegdrico na interpretacao.

Porém, por ser um judeu bastante dedicado a sua religido, Filon ndo sé nunca
abriu mdo como tinha em alta conta os escritos mosaicos. Desse modo, justifica-se a
sua busca por uma perfeita sintese entre a filosofia grega (sobretudo o platonismo)
e o pensamento do profeta judaico Moisés. Essa talvez tenha sido a maior
preocupacao intelectual de Filon, cuja solugdo so foi possivel gracas a aplicacdo do
método alegorico aos textos sagrados do Antigo Testamento.

Os principais representantes da hermenéutica da Escola de Alexandria

Considerando mais pontualmente o contexto da Escola de Alexandria,
passemos a ponderar sobre os seus principais representantes, a saber, Clemente
de Alexandria e o seu discipulo Origenes. Ambos lidam veementemente com a
interpretacdao das Escrituras Sagradas do cristianismo. Eles acreditavam que a
Biblia crista era, de fato, a palavra de Deus, e apontavam a interpretacdo alegoérica
como o unico caminho capaz de extrair o seu verdadeiro sentido.

Tito Flavio Clemente (150 - 215 d.C.)% ou mais conhecido como Clemente de
Alexandria, foi um nomeado hermeneuta da Patristica. Nascido em 150, pouco
antes do ano 180, se tornou cristdo e foi educado aos pés do grande mestre Panteno,
do qual se tornou discipulo e professor assistente na Escola de Alexandria. Apds a
morte de seu mestre, Clemente assumiu a direcao da Escola, tornou-se padre, e foi
um dos primeiros Pais da Igreja a lidar seriamente com a interpretagdo biblica.

Desde a sua conversdo a fé cristd, Clemente se tornara um grande apologeta
do cristianismo. Por isso, dedicou parte da sua vida a elaboracdo de uma Gnose
Cristd que fosse capaz de responder as indagacdes dos hereges, sobretudo nos

acirrados debates entre fé e razdo. Infelizmente, além de alguns poucos e pequenos

8 Maiores informagdes sobre a vida, obras e pensamentos de Clemente, cf. Abbagnano, 1999, p.
99-100; Gilson; Boehner, 1991, p. 33-47; Reale; Antiseri, 1990, p. 411-412.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 100-114, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



108

fragmentos, temos apenas trés de seus escritos: uma apologia contra os gregos, O
Protréptico aos Gregos; um manual de catequese crista, O Pedagogo; e Os Strémata
ou Tapetes, no qual tentou expor cientificamente as verdades cristas.

No periodo em que Clemente se tornara padre, a Igreja Crista estava passando
por um momento muito conturbado devido aos iminentes ataques causados pela
proliferacdo das seitas Gndsticas. O tipo de Gnose® defendido por esses grupos,
afirmava a necessidade do conhecimento filoséfico para se ter uma fé crista genuina.
A esséncia dos ensinamentos Gnoésticos estava na possibilidade da obtencdao de um
conhecimento perfeito, adquirido através de varias experiéncias misticas, onde, por
meio de uma “iluminacdo divina direta”, os homens entravam em contato pessoal
com Deus e adquiriam a sua salvacao. Segundo eles, somente esse processo levaria
as almas dos homens a salvacgao.

A partir disso, eles classificavam os homens em trés categorias: os pneumadticos,
os psiquicos e os hilicos. Os primeiros, também chamados de espirituais por serem
dirigidos pelo espirito (pneuma), sao os eleitos, os Unicos habilitados a possuirem
o conhecimento pleno (gnasis), e, portanto, a salvacdo. Os segundos, que estdo no
meio dos outros dois, por serem guiados pela alma (psykhé), podem ser salvos ou
ndo, bastando apenas seguir o caminho trilhado pelos espirituais. Por fim, os hilicos
que, por se deixarem levar pela matéria (hylé), o corpo, que é inerentemente ma,
estdo destinados e condenados a morte, a perdi¢do. A partir dessa classificacdo, os
Gnosticos apontavam que a salvacgdo é obtida através do conhecimento.

Por defenderem a superioridade do conhecimento filos6fico em relagao a
abordagem da fé crista, muitos cristdos criaram ojeriza aos Gndsticos e a filosofia,
acusando-os de ter perturbado o ambiente religioso cristdo com suas ilacdes
filosoficas. Com isso, as questdes sobre a relacdo entre fé e razao cada dia ia se
efervescendo. E nesse interim que Clemente alca a sua voz.

Apesar de ndo descartar o papel da filosofia na pratica da religido crista,
Clemente se pronuncia de maneira contraria ao tipo de gnosticismo vigente em sua
época. Na tentativa de mostrar que a filosofia era util e necessaria para os cristaos,
o grande diretor da Escola de Alexandria percorre o caminho inverso do trilhado

9 O termo grego “gndsis” denota, literalmente, conhecimento. Os gnosticos eram grupos de pessoas
que surgiram no seio do proéprio cristianismo, cujas doutrinas misturavam elementos cristaos,
misticos, neoplatonicos, e até postulagdes das religides orientais, formando, assim, um complexo
corpo doutrinal que, segundo eles, levavam a verdadeira salvacio. Infelizmente, ndo se tem, hoje,
sendo poucos fragmentos conservados das obras dos Gnosticos. Suas doutrinas e pensamentos s6
sdo conhecidos mediante as exposicdes feitas pelos Pais Apologetas, os quais foram os defensores
do cristianismo contra as afirmagdes heréticas Gndsticas. Sobre esses grupos e as refutacdes
feitas pelos conhecidos Pais Apologetas, cf. Abbagnano, 1999, p. 82-97; Reale; Antiseri, 1990, p.
405-411.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 100-114, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



109

pelos Gndsticos. Para combater a Gnose “herética”, ele elabora um conceito préprio
de Gnose denominada de Gnose Cristd, onde destaca a importancia do conhecimento
filosofico para o Cristianismo. Para os Gnosticos, a filosofia é superior a todas as
coisas, e esti acima, inclusive, da fé cristd. Contudo, diferente desses, Clemente,
quanto a relacdo entre filosofia e fé, atribui um carater peculiar a Gnose Crista: a
subordinac¢do da filosofia a fé. Para ele, a fé cristd é o critério ultimo da verdade,
na qual todas as doutrinas filoséficas deveriam ser avaliadas e julgadas, e nao o
contrario. Nicola Abbagnano resume bem essa relacdo entre fé e razao em Clemente

quando, parafraseando fragmentos de suas obras, diz:

[p]or certo, os filésofos misturaram o verdadeiro e o falso; trata-se agora
de escolher entre as suas doutrinas aquilo que é verdadeiro, abandonando
o falso, e a fé fornece o critério desta escolha. A filosofia deve ser nesse
sentido serva da fé como Agar de Sara. Nesta subordinacdo da filosofia a
fé reside o carater da gnose crista. A gnose dos Gndsticos é a falsa gnose
porque estabelece entre a filosofia e a fé a relagao inversa: se ao gndstico
fosse dado escolher entre a gnose e a salvacdo eterna, ele escolheria
a gnose porque a julga superior a todas as coisas. (cf. Clemente apud
Abbagnano, 1999, p. 100)

Esse conceito de Gnose Cristd ird permear todo o pensamento teologico de
Clemente, inclusive a sua hermenéutica. Como os Gnosticos, apesar de ser em
niveis diferentes, Clemente classifica o homem em trés categorias: o pagdo, o
crente e o Gndstico Cristdo. Os pagdos sdo os impios, que ndo aceitam a doutrina
cristd, e os hereges que, aceitando, distorcem-na. Os crentes sdo os cristdos que
ainda ndo compreenderam perfeitamente a fé cristd, por ndo terem capacidade
de obter o conhecimento perfeito sobre ela. Ja os Gndsticos Cristdos, longe de ser
aqueles “Gndsticos hereges” tratados anteriormente, sdo os cristdos perfeitos, cujo
entendimento brilha pela compreensao da fé, através do perfeito conhecimento.
Assim, nem todos os cristdos sdo Gndsticos, pois esses sdo cristdos que alcangcaram
a fé perfeita através do conhecimento. Os que pertenciam ao grupo dos Gndsticos
Cristdos também eram chamados de espirituais.

E, pois, baseado nessa divisio que Clemente alicerca seu método de
interpretacdo da Biblia. Para ele, as Escrituras Sagradas possuem cinco sentidos:
o0 histdrico, o doutrinal, o profético, o filoséfico e o mistico ou alegdrico, sendo esse
ultimo o mais profundo de todos. No ambito teolégico, o sentido histérico esta
atrelado ao mero relato das histoérias biblicas; o sentido doutrinal é o responsavel
pela extra¢do de ensinamentos morais e teoldgicos; o sentido profético se relaciona
com a interpretacdo dos tipos e profecias biblicos; o sentido filos6fico é de onde
parte todo o conhecimento real; e o sentido mistico ou alegérico é de onde se extrai

as verdades morais e espirituais, necessarias ao progresso salvifico e a perfeicao

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 100-114, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



110

(cf. Zuck, 1994, p. 41).

Os dois ultimos sentidos, que sdo os mais importantes, s6 podem ser
alcangados pelos “perfeitos cristdos”, ou seja, os Gndsticos Cristdos, que, por estarem
em “contato direto” com Deus através das muitas “iluminac¢des espirituais”, tinham
condi¢des de obter o mais profundo sentido dos textos biblicos. Esses espirituais
se destacavam por utilizar o método alegérico em suas interpretacdes, defendendo
ser esse 0 Unico caminho para descobrir esse sentido.

E baseado nisso que, para Clemente, aqueles que ficavam restritos a letra do
texto ndo conseguiam éxito em suas interpretacdes, uma vez que o sentido trazido
pelas letras, ou seja, o literal, fornece apenas uma fé elementar, sem nenhuma
profundidade espiritual. Somente o sentido alegérico produz uma fé alicer¢ada
num conhecimento real e perfeito, produzindo, assim, um progresso espiritual
que desembocaria na salvacgdo. Por isso, como nos diz Louis Berkhof (2000, p. 18),
Clemente “prop6s o principio de que toda Escritura deve ser entendida de forma
alegérica” (destaque nosso).

Esse tipo de entendimento possibilitou Clemente dar um passo a frente dos
intérpretes de sua época. E dele, por exemplo, o honroso privilégio de ser o primeiro
intérprete cristdo a aplicar o método alegérico aos Escritos do Novo Testamento'’.
Segundo ele, as Escrituras Sagradas utilizam uma linguagem simbdlica e
misteriosa, pela qual Deus, por sua infinita sabedoria, tinha o objetivo de ocultar
as verdades da letra dos textos para que nem os incrédulos nem os crentes
simples compreendessem as verdades biblicas que estavam destinadas apenas
aos espirituais, ou seja, aqueles que alcangavam o sentido mistico, alegérico. E
por isso que Clemente aponta o método alegorico, o qual era usado apenas pelos
verdadeiros discipulos, isto é, aqueles perfeitos cristdos espirituais, como o Unico
caminho para se alcancar o real e profundo sentido dos textos biblicos.

Seguindo essa mesma direcdo, porém com algumas diferengas, estd o mais
destacado discipulo de Clemente: Origenes. Nascido em Alexandria, Origenes
(185 - 254 d.C.)*? foi, sem duvida, o mais importante e influente intérprete das
Escrituras dentre os seus contemporaneos. Oriundo de um lar cristdo, desde sua
infancia teve contato com o ensinamento das Escrituras. Seu pai, Lednidas, que foi
preso e executado em defesa da fé cristd entre 201 e 202, fez questdo de educa-lo

10 Para um exemplo da aplicagdo de Clemente do método alegérico a um texto do Novo Testamento,
Cf. Lopes, 2004, p. 131-132.

11 Cf. Zuck, 1994, p. 41; Virkler, 1995, p. 44

12 A maioria das informacdes sobre a vida de Origenes nos é dada pela Historia Eclesidstica de
Eusébio. Contudo, podemos encontrar elementos significativos de sua vida e de seu pensamento
em: Berkhof, 1992. p. 65-66; Lopes, 2004, p. 132-134; Zuck, 1994, p. 41-42; Virkler, 1995, p. 44.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 100-114, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



na Escola catequética de Alexandria, onde, logo cedo, destacou-se, galgando grande
estima por parte de seus professores. Apds a morte de seu pai, os bens da familia
foram confiscados, e Origenes, com apenas 17 anos de idade, teve que lecionar para
sustentar a familia.

Nomeado pelo Bispo Demétrio em 203, Origenes, aos 18 anos, assumiu a
direcdo da Escola de Alexandria - cargo este que exerceu até o ano 230 -, sendo o
sucessor imediato de Clemente, que, premido pela perseguicdao, abandou, por um
tempo, a cidade de Alexandria, e, consequentemente, a direcao da Escola. Em 205,
comecgou a frequentar a Escola Filoséfica de Amonio Sacas - fundador da Escola
Neoplatonica naquela cidade -, onde fez um completo estudo do neoplatonismo e
do gnosticismo que, a época, eram muito valorizados (cf. Berkhof, 1992, p. 66).

Nado temos ao certo o numero total de obras escritas por Origenes. Segundo
Sao Jerénimo, destacado Pai da Igreja, o nimero chega a 600 escritos, sendo a
maioria, comentarios exegéticos. Somente uma pequena parte dessas obras foram
conservadas, e hoje, restam-nos, apenas, poucas delas em grego. Destacamos,
dentre elas: Hexapla, Contra Celso e Os principios. Este ultimo texto, escrito em 4
livros, é considerado a primeira Suma Teoldgica das doutrinas cristds. Nela, o
discipulo de Clemente aborda sobre a doutrina de Deus, do universo, da liberdade, e
sobre a revelagdo. E na tltima parte dessa obra que ele apresenta os seus principios
hermenéuticos para a interpretacdo das Escrituras Sagradas.

Ao escrever essas obras, Origenes se declara um grande defensor da fé crista.
Seu contexto de luta é contra os Gnésticos e contra os judeus literalistas que
haviam ressurgido em sua época. Sendo, pois, inquietado por esses maldizentes
do cristianismo, ele, fortemente influenciado pela Filosofia Grega, acreditava
que a melhor maneira de os combater seria entender as Escrituras Sagradas pela
interpretacdo alegorica. Ele cria ser a Biblia uma vasta alegoria. Cada detalhe dos
textos devia ser interpretado simbolicamente'?, e ressaltava que a Biblia estava
repleta de enigmas e afirmagdes obscuras, que somente com o sentido mais
profundo, trazido pela interpretacdo alegorica, é que se poderia obter a clareza
desses textos. Além disso, para interpreta-la de maneira eficaz, é de fundamental
importancia o uso da razao filos6fica enquanto ferramenta do ato interpretativo.
Nesse sentido, podemos dizer que Origenes segue, a risca, o pensamento de Filon
quanto a interpretacao dos Textos Sagrados.

Partindo da ideia existente no dualismo platdnico, o ser humano, para Origenes,

possui trés dimensdes: o corpo (séma), a alma (psykhé) e o espirito (pneuma). Com

13 Para analisar varios exemplos de interpretagido simbélica das partes de um texto biblico, cf. Zuck,
1994, p. 42; Lopes, 2004, p. 133.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 100-114, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



112

isso, o grande sucessor de Clemente acreditava que, para ser eficaz, a mensagem
das Escrituras Sagradas teria que atingir cada um desses niveis, e, portanto, deveria
ter trés sentidos especificos'*: o somdtico, que é o sentido literal; o psiquico, que é
o sentido moral; e 0 pneumadtico, também chamado de alegérico ou mistico, que é o
sentido real e mais profundo do texto.

O sentido somdtico, que estava relacionado ao corpo, expunha a verdade
histéorica do texto, trazendo apenas o sentido literal, que era destinado aos
iniciantes, a saber, os fracos na fé, aos imaturos. O sentido psiquico, relacionado
a alma, estava comprometido com o contetido moral do texto, o qual servia para
alimentar a fé daqueles que tiveram algum progresso espiritual na caminhada
cristd. Por fim, o sentido pneumadtico ou alegérico que, relacionado com o espirito,
trazia o sentido mistico, onde estava o conhecimento real, profundo e perfeito,
destinado apenas aos maduros na fé.

Ja podemos perceber que, em tese, o principio defendido por Origenes é o
mesmo de Clemente. Baseado num trecho da primeira Carta do apdstolo Paulo
aos Corintios 2.7: “mas falamos a sabedoria de Deus, oculta em mistério”, Origenes
segue a mesma concepc¢ao de Clemente ao argumentar que Deus oculta o verdadeiro
sentido dos textos para que somente os espirituais consigam capta-los. Para ele, o
sentido literal é préprio dos judeus, a quem Deus ocultou o sentido profundo por
causa da incredulidade. Ja o sentido alegdrico é peculiar aos verdadeiros cristdos, a
quem foram reveladas as verdades biblicas.

Embora tivesse realizado uma excelente sistematizacdo das verdades
cristds, Origenes, negou, muitas vezes, o carater historico das passagens biblicas,
possibilitando varios sentidos para um mesmo texto. Ele desconsiderou de tal
maneira o sentido literal dos textos que seu estilo alegérico passou a ser chamado
de “fantasia desmedida”. Apesar disso, ele, ainda hoje, é considerado o maior
intérprete entre os alexandrinos, influenciando, inclusive, muitos Pais da Igreja
como Dionisio, o grande, Eusébio de Cesareia, Didimo, o cego, Cirilo de Alexandria
e, mais tarde, Ambrésio e Agostinho.

A guisa de conclusio

Embora, enquanto disciplina filosofica, a hermenéutica sé tenha sido

14 E louvavel a rica informagio que Lopes nos da ao afirmar que, além do dualismo platénico, o
motivo pelo qual Origenes radicalmente defende os trés sentidos das Escrituras estd na ma
tradugio e interpretacio feita por ele do texto de Provérbios 22.20. O acréscimo da expressdo
“representas estas coisas de maneira tripla”, feito por Origenes a esse versiculo, possibilitou tal
interpretacdo (cf. Lopes, 2004, p. 132-133).

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 100-114, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



113

estabelecida em meados do século XIX, a histéria do pensamento humano sempre
foi marcada por métodos e principios de interpretacdo. Na Patristica, isso se
evidenciou fortemente no ambito filosoéfico e teoldgico cristdo, de tal modo que um
centro de estudo cristdo, a Escola de Alexandria, foi caracterizado por defender a
alegoria como método hermenéutico.

Convém notar que, mesmo estando ligado ao contexto teoldgico e estritamente
biblico, o0 método alegérico tem suas raizes historicas sobretudo no pensamento
filosofico grego, com o conceito de hypdnoia, defendido por Heraclito, e no
pensamento helénico-judaico, com Filon, que aplicou a alegoria na interpretacao
dos textos do Antigo Testamento.

E importante notar também as significativas influéncias da Escola de Alexandria
no processo hermenéutico de interpretacdo da Biblia em todo o cristianismo,
inclusive até os nossos dias. Durante a Patristica, varios dogmas cristdos foram
estabelecidos, e, devido as inimeras controvérsias existentes, muitos foram os
concilios que definiram importantes pontos doutrinais no seio da Igreja Crista. Dai,
muitos desses credos e afirmac¢des doutrinais ali ratificados foram alicer¢ados e
regidos pelos principios hermenéuticos da Escola de Alexandria. Além disso, todo
o cristianismo depois da Patristica, especialmente no Medievo, onde, basicamente,
a maioria das doutrinas cristds foram definitivamente consolidadas, recebeu, como
heranca, o rico legado hermenéutico elaborado pelos Pais alexandrinos. E, claro,
ndo somente no medievo, mas, também, ainda hoje, embora essa Escola ndo mais
exista, suas influéncias hermenéuticas sdo perceptiveis em todo o processo de
interpretacdo da Escrituras Sagradas Cristas, sejam elas dentro dos centros cristaos
catolicos ou mesmo dentro dos circulos cristdos protestantes.

Por fim, convém notar que nao é facil discorrer sobre um tema em determinado
periodo da histéria. Por serem inumeras, as dificuldades fogem das nossas
descricdes. Isso se da porque, por mais profunda que seja a pesquisa, sempre havera
alguns aspectos intransponiveis de carater histdrico, metodoldgico, cientifico, ou
mesmo quanto ao contetido propriamente dito. Além disso, a prépria complexidade
intrinseca ao assunto exposto torna-se uma barreira que precisar ser transposta.
Mesmo assim, longe de ser algo anacronico, dispensavel e retrogrado, percorrer
e labutar em cima do terreno da histéria da hermenéutica no periodo Patristico
é justificavel pelo fato de que, por minimo que seja esse esforco, conseguiremos,
pelo menos, colher alguns frutos que, com certeza, facilitardo compreender a

interpretagdo das Sagradas Escrituras no seio do cristianismo contemporaneo.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 100-114, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



114

Referéncias Bibliograficas

ABBAGNANO, N. Histdria da filosofia. v. 2, 5. ed. Tradu¢do de Antdnio Borges Coelho. Lisboa: Editorial
Presenca, 1999.

BERKHOF, L. A Histéria das Doutrinas Cristds. Traducdo de Jodo Marques Bentes e Gordon Chown.
Sao Paulo: PES, 1992.

. Principios de Interpretacdo Biblica. Tradugdo de Mauro Meister. Sdo Paulo: Cultura Crist3,
2000.

BEVILACQUA. L. O Ultimo Trem para Alexandria. Em: Estud. Av., v. 33, n. 95, jan./abr,, Sdo Paulo,
2019.

CANFORA, L. A Biblioteca Desaparecida: histérias da biblioteca de Alexandria. Sdo Paulo: Companhia
das Letras, 1996.

CHAMPLIN, R. N. O Antigo Testamento Interpretado: versiculo por versiculo (v. 6 e 7). Sdo Paulo:
Candeia, 2000.

DANA, H. E. O Mundo do Novo Testamento: um estudo do ambiente histérico e cultural do novo
testamento. 4. ed. Traducao de Jabes Térres. Rio de Janeiro: JUERP, 1990.

GEISLER, N; NIX, William. Introdugdo Biblica: como a biblia chegou até noés. Traducdo de Oswaldo
Ramos. S4o Paulo: Editora Vida, 1997.

GILSON, E.; BOEHNER, P. Histéria da Filosofia Cristd: desde as origens até Nicolau de Cusa. 5. ed.
Tradugao e notas de Raimundo Vier. Petrépolis: Vozes, 1991.

IRONSIDE, H. A. Quatrocentos Anos de Siléncio: de Malaquias a Mateus. Tradugdo de Joas Castello
Branco Gueiros. Sdo Paulo: Casa Editora Presbiteriana, 1988.

LEVEQUE, P. Impérios e Barbdries: do século III a.C. ao século I d.C. Tradugéo de Artur Morio. Lisboa:
Publica¢gdes Dom Quixote, 1979.

LOPES, A. N. A Biblia e seus Intérpretes: uma breve histéria da interpretagdo. Sdo Paulo: Editora
Cultura Crista, 2004.

NADDAF, G. La Alegoria: origenes y desarrollo de la filosofia desde los presocraticos hasta la
Ilustracion. Areté Revista de Filosofia, v. XIX, n. 1, p. 41-86, Lima, 2007.

OLIVEIRA, L. A Interpretacdo Alegdrica de Mitos: das origens a Platdo. Mirabilia, v. 24, n. 1, jan./jun.,
p.1-22,2017.

PACKER, J. I.; TENNEY, M. C.; WHITE ]fJNIOR, William. O Mundo do Novo Testamento. Tradugio de
Luiz Aparecido Caruso. Sdo Paulo: Editora Vida, 1988.

REALE, G.; ANTISERE, D. Histéria da Filosofia: antiguidade e idade média. v. 1. 6. ed. Sdo Paulo:
Paulus, 1990. (Colecao Filosofia)

TATE, ]. The Beginnings of Greek Allegory. The Classical Review. v. XL, n. 6, p. 214-215 1927.

VIRKLER, H. A. Hermenéutica: principios e processos de interpretacdo biblica. Traducdo de Luiz
Aparecido Caruso. Florida: Editora Vida, 1995.

ZUCK, R. B. A Interpretagdo Biblica: meios de descobrir a verdade biblica. Tradu¢do de Cesar de F. A.
Bueno Vieira. Sdo Paulo: Vida Nova, 1994.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 100-114, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



Philia Aristotélica no Grande Sertdo: Veredas

Ricardo Silva Oliveira * ; Alex Wagner Leal Magalhaes **

Recebido em abril de 2025. Aprovado em maio de 2025.

Resumo: Na Etica a Nicomaco, nos livros VIII e IX, Aristoteles elabora uma espécie de tratado sobre
a amizade (philia [@Aia]) e se debruca sobre as trés dimensdes dessa disposigdo (héxis [£€16]) que se
classificam como amizade 1til, prazerosa e a virtuosa. Na classica obra da literatura O Grande Sertdo:
Veredas, Guimaraes Rosa apresenta a histéria de Riobaldo e Diadorim, dois companheiros jaguncos
que enfrentam intimeras vicissitudes e que alimentam entre si uma poderosa dimensao de philia, a
Unica considerada perfeita para Aristdteles. O presente artigo estabelece as conexdes que existem
entre os atributos da verdadeira amizade aristotélica e dos elementos que estruturam a relacdo dos
protagonistas do romance roseano, entendendo que nela existe essa dimensao de ética da amizade.

Palavras-chave: philia; amizade; airtude; ética; literatura.

Abstract: In Nicomachean Ethics, books VIII and IX, Aristotle develops a kind of treatise on friendship
(philia [@Aia]) and examines its three dimensions (héxis [£€16]), which he classifies as friendships of
utility, pleasure, and virtue. In the classicliterary work The Devil to Pay in the Backlands (Grande Sertdo:
Veredas), Guimardes Rosa presents the story of Riobaldo and Diadorim, two jagun¢o companions
who face numerous hardships and share a powerful form of philia — the only type Aristotle considers
perfect. This article explores the connections between the attributes of true Aristotelian friendship
and the elements that shape the relationship between the protagonists of Rosa’s novel, arguing that
it embodies an ethics of friendship.

Keywords: philia; friendship; virtue; ethics; literature.

* Licenciado em Filosofia (UEAP), com especializacdo em Gestao e Docéncia do Ensino Superior
(FATECH). Docente de Filosofia na rede privada de Educagao Basica. Integra o Nucleo de Ciéncias
Sociais e Humanas do Servico Social da Industria (SESI-AP). Atua também como critico de literatura
e cinema. E-mail: prof.rricardofilosofia@gmail.com ; ORCID: https://orcid.org/0000-0001-
5900-3052.

** Bacharel e mestre em Psicologia pela Universidade Federal do Para (UFPA), doutorando na mesma
instituicdo. Psicanalista/psicélogo - Consultério Psicanalise/Psicologia e professor de ensino
superior do Centro de Ensino Superior do Amapa. E-mail: lealmagalex@gmail.com ; ORCID:
https://orcid.org/0000-0002-4794-8822 .

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 115-133, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



116

Introducao

Um encontro entre Aristételes e Guimaraes Rosa. O pensador grego responsavel
por imortalizar em seus escritos as grandes questoes da humanidade, de reformular
a relacdo do humano ocidental com a natureza que o circunda, de refletir sobre as
paixdes humanas e as suas vicissitudes, e formulador de um amplo sistema ético.
O escritor mineiro que produziu uma das mais importantes e complexas obras
literarias do século XX na literatura universal, tomando como ponto de partida a
linguagem e a sua intrincada trama de jogos semanticos e lexicais para retratar
a saga do homem do sertdo, numa poderosa representacdo simbélica da jornada
humana na terra.

Na obra Grande Sertdo: Veredas encontra-se a histéria de Riobaldo, contada por
ele mesmo numa vultosa narrativa oral em que dialoga com um oculto interlocutor
em fluxo continuo de consciéncia, digressivo e sem intervalos. Nessa saga
entremeada de conflitos, reflexdes filoséficas sobre a natureza do Mal, elucubragées
sobre grandes temas objetos da preocupa¢do humana, Guimaraes Rosa entrelaga,
com a fina linha da costura ficcional, o épos [€mog] sentimental e ontoldgico do
seu protagonista com a dubia figura de Diadorim, seu companheiro jagungo que
lhe desperta sensagdes conflitantes, ao mesmo tempo que na relacido de ambos se
firma uma enraizada manifestacdo do que Aristoteles (2014) chama de “amizade
perfeita”.

E exatamente nesta perspectiva que o presente artigo se pauta: na constituicio
do conceito aristotélico da philia [@Wia] na relacdo estabelecida entre os
personagens. Intenta-se definir a ocorréncia dessa modalidade sentimental —
nomeado aqui como sentimento ja que se trata de uma das manifesta¢des do amor,
conforme indica Rocha (2006) — entre os protagonistas do romance roseano e de
como essa relacdo manifesta as caracteristicas da conceituacao feita por Aristételes
na sua obra Etica a Nicémaco, nos livros VIII e IX.

Neste caminho que serd trilhado no decorrer desta investigacdo, serdo
exploradas as diferentes formas em que a philia se d4 segundo as categorizagdes
conceituais na ética aristotélica, o campo amoroso no Grande Sertdo: Veredas
e o como ele indica a manifestagcdo da philia no seu corpo narrativo por meio do
relacionamento de Riobaldo e Diadorim, em paralelo a um exercicio hermenéutico

que entrelace a reflexdo filosofica e a literaria.

1. Um percurso de compreensao: philia na ética aristotélica

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 115-133, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



117

1.1. Philia e seus significados

A nocdo de philia é antiga e antecede aos escritos de Aristételes. Ainda na
Antiguidade Grega Classica, acentuadamente com os escritos de Homero, se
encontram manifestacdes de formas distintas de philia. Conforme frisa Perito
(2014), essas nogdes formularam diversas concepgdes deste conceito, ainda difuso
nas suas primeiras apari¢des, transmutando-se profundamente até atingir o seu
dpice na elaboragdo filosofica executada pelo proeminente estagirita em seus
escritos sobre o tema.

Em Homero, a philia se caracterizava por sua dimensao aristocratica e literaria,
ndo se resumindo a somente uma relagdo interpessoal de compatibilidade entre
duas pessoas, mas se dando entre os principais membros da sociedade, entre
familias, sempre numa dimensdo portentosa, com base em critérios de avaliacao
social. Em Platdo, que chegou a tecer comentarios mais elaborados no seu escrito
Lisis, a philia demonstrou ser um desafio incontornavel. Este seu didlogo aporético
acaba por nao conseguir conceituar o que seria esta amizade e torna ténue a
diferenca entre a philia e éros [€pwg], conforme observacgao feita por Rocha (2006).

Marcondes (2008) salienta outro detalhe importante no caminho que se

estabelece para a compreensao da philia, que é a de que

philia é também o termo que se encontra na prépria definicdo de filosofia
(etimologicamente a philia da sophia, a amizade ou busca da sabedoria, o
desejo de sabedoria). Segundo Di6genes Laércio em sua Vida e doutrina
dos filosofos ilustres, Pitagoras (séc. VI a.C.) teria introduzido o termo.
(Marcondes, 2008, p. 3)

Isso denota a multiplicidade que o termo pode carregar ao longo da sua
aplicacdo, transformando-se sobremaneira no decorrer dos séculos, ja que a
philia se trata de um conceito amplo e imbricado de implicagdes complexas sobre
as possibilidades da sua significacdo. Ainda que seja comumente traduzido como
“amizade”, seu significado ndo se restringe a somente esta acepg¢ao.

Substantivo de philein [@W\eiv] — que é traduzida como “amar”, conforme
indica Perito (2014) —, a palavra philia ora confunde-se com uma modalidade de
paixdo (pathos [mabog]), ora como uma virtude (areté [apetn]) que transcende a
esta primeira dimensdo, ou mesmo como “amor”, segundo o tradutor Edson Bini
na sua traducdo de Etica a Nicémaco, consultada para o presente artigo. E esta
porosidade semantica e conceitual que se interpde como um colossal desafio para
aquele que se dispoe a defini-la de forma precisa.

Ainda que Platdo tenha sido o mais importante filésofo a pensar sobre o Amor

- 0 termo grego para esse sentimento é philésis, conforme salienta Perito (2017)

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 115-133, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



118

- na histéria do pensamento ocidental, gracas, principalmente, ao seu conhecido
dialogo O Banquete e que tenha sido este escrito o responsavel por influenciar boa
parte do imaginario a respeito do sentimento amoroso na sua dimensao de éros, foi
a seu discipulo, Aristételes, no entanto, que coube “o merecimento de ter resumido
o que de melhor o pensamento grego nos legou sobre o amor de amizade, sobre a
philia” (Rocha, 2006, p. 65).

Antes de Aristételes, a philia era envolta numa penumbra difusa que nao
permitia conhecer-lhe de forma definitiva e nem possuia um corpus conceitual
melhor estruturado e sua func¢do ainda nio se vislumbrava de forma clara. E nos
livros VIII e IX da sua obra Etica a Nicémaco que o pensador grego vai formular o
que ficaria conhecido como uma espécie de tratado primordial sobre a philia, um
tratado da amizade.

Conforme assinala Perito (2014):

[n]a Etica a Nicomaco de Aristételes encontra-se a discussdo mais extensa
e mais detalhada acerca do conceito de philia: o tratamento discursivo do
texto aristotélico faz com que a discussdo sobre a amizade encontrada em
sua obra seja a mais refinada do periodo classico grego (Perito, 2014, p.
13).

Aristételes se debrucou sobre a philia nas suas trés éticas — a saber, na
Etica a Eudemo, Etica a Nicomaco e Magna Moralia. Porém, nesta investigacdo, a
atencdo esta dedicada exclusivamente a elaboracio feita na Etica a Nicomaco (EN).
Gragas a extensdo das suas reflexdes e sua produgdo escrita, o que se percebe é
que o tépico da philia constitui-se como um tema extremamente importante no
sistema ético aristotélico, sendo esta considerada por ele “uma das exigéncias mais
imprescindiveis da vida” (EN, VIII, 1155 a 1-5).

Sera na Etica a Nicémaco que Aristételes vai estruturar de forma categorizada
as diversas modalidades de philia e indicara as caracteristicas do que ele considera
a “amizade perfeita”. Serdo essas dimensdes da amizade que permitirdo deslindar
como a philia é um dos elementos principais que possibilita o pleno funcionamento
da pdlis [TtOALG] grega, ja que “a amizade parece ser o vinculo que une os Estados; e
a impressao que temos é que os legisladores zelam mais por ela do que pela justica”
(EN, V111, 1155 a 25).

Na Etica a Nicébmaco, o filbsofo ira elaborar uma extensa lista de caracteristicas
que possibilitam a definicdo de diversas manifestacbes da philia no seio das
relacdes humanas e que colocam este conceito numa posicado privilegiada no escopo
do seu sistema ético.

No corpo das possibilidades de amizades que Aristoteles formula, apenas uma

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 115-133, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



119

é considerada “perfeita”, enquanto as outras dimensdes lhe sao acessorias e apenas
uma forma deficitaria de manifestacao da philia. A partir dessas diferenciagées,
pode-se concluir qual o real conceito aristotélico de amizade, inten¢do formulada

no proximo tépico.
1.2. Philia: manifestagdes e condicionantes

A amizade é um processo inevitavel para um ser comunitario, como é o ser
humano. Para estabelecer, entdo, uma convivéncia que dé conta dessa vida em
comunidade, a amizade é uma relevante virtude, pois “se as pessoas sdo amigas, a
justica entre elas é dispensavel, ao passo que ser justo ndo basta, ndo dispensando a
amizade” (EN, VIII, 1155 a 25-30).

E a philia que permite uma convivéncia harménica entre os homens e, como
lembra Rocha (2006):

[s]e naturalmente o homem é destinado a viver em comunidade, a viver-
com-os-outros, a “con-viver” (ou{nv), ndo é possivel imagina-lo vivendo
sem amigos, pois nas horas de infortinio ele encontra nesses amigos um
reftigio, e quando se sente feliz, deles precisa para partilhar sua alegria
(Rocha, 2006, p. 72).

Para Aristoteles (2014) existem trés tipos que podem ser considerados philia:
a amizade prazerosa, a util e a virtuosa. Cada uma delas atende a um conjunto de
atributos para que sejam classificadas desta forma. Sdo esses atributos que as
postulam de forma a serem compreendidas como manifestacdes consideradas
nobres ou ndo, de acordo com as proposicdes aristotélicas.

Contudo, antes de detalhar as idiossincrasias dessas formas de amizade, vale
ressaltar que o filésofo estagirita delimitou uma série de condicionantes que sao as
que podem chancelar uma relagdo e permitir que efetivamente “um homem possa
chamar o outro de amigo” (Perito, 2014, p. 19).

Para principiar esse breve inventario das condicionantes da philia, Perito

(2014) os elenca da seguinte forma:

[p]rimeiramente, deve-se entender que (I) existem trés objetos dignos de
serem amados (phileton) — a saber, o util, o agradavel e o bom —, pelo que
o0 homem que se diz amigo deve amar o amigo por um deles; (II) o homem
deve bem-querer ao amigo e; (III) esse bem-querer deve ser reciproco.
Desse ultimo ponto deriva que (IV) o amor e o bem-querer devem ser
dirigidos a algo animado, ou seja, ndo é possivel se dizer amigo de algo
inanimado. Ainda, (V) as duas pessoas envolvidas nessa relacio devem
estar cientes do sentimento de um para com o outro. Por fim, é necessario
que (VI) esse bem-querer seja pelo bem do proprio amigo (Perito, 2014,
p- 19-20).

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 115-133, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



120

Entender estas condicionantes possibilitam uma transparéncia maior na
compreensao da complexidade que esta acoplada ao conceito de philia. Ao
desenvolver esses atributos, Aristoteles lanca mao de alguns desafios que ele ira
tratar de forma pormenorizada no decorrer do seu texto, ao mesmo tempo que
estes desafios “acarretam diversos problemas, os quais Aristételes tentara resolver”
(Perito, 2014, p. 20).

A condicionante (I) que versa sobre a necessidade de apreender a respeito dos
trés objetos dignos do amor — o util, o agradavel e o bom — é a base para distinguir
as trés formas de amizade, o que sera tratado mais adiante de forma detalhada.

Sobre o ponto (II), Aristételes diz que “essa benevoléncia s6 é chamada de
amizade quando é mutua.” (EN, VIII, 1155 b 30-35). O termo aqui traduzido por
“benevoléncia” é o eynoian ou eundia [¢bvowa], que também é habitualmente
traduzido como “querer bem”, “bem-querer” (Perito, 2014). O que Aristdteles faz
nessa condicionante é diferencia-la da philia ao colocar como fator preponderante
a mutualidade desse bem-querer. Sem essa reciprocidade, ela é apenas caridade,
e é esta mutualidade a (III) condicionante aristotélica para uma amizade. Como
especifica Perito (2014): “A distingdo procede da seguinte maneira: eundia aceita
um sujeito ativo e outro passivo, enquanto a philia s6 é possivel através da atividade
dos dois sujeitos envolvidos na relagao” (Perito, 2014, p. 22).

A condicionante (IV) se refere a necessidade de reciprocidade para que a
amizade possa se constituir, o que acontece somente com um humano ativo e
animado, e ndo se da a objetos inanimados pois “nesse caso ndo ha reciprocidade e
também nenhum querer do objeto (...)” (EN, VIII, 1155 b 25-30).

No ponto (V) da condicionante para uma philia efetiva existe a necessidade
de que se entabule uma dupla ciéncia da existéncia desta amizade. Para que haja
amizade os amigos precisam saber desta relagdo e reconhecé-la (EN, VIII, 1156 a 5).

Por fim, na condicionante (VI) o bem-querer, ou a benevoléncia, deve se firmar

para que o beneficiado dela seja o préprio amigo. Afinal,

(..) a amizade perfeita é aquela entre individuos bons e mutuamente
semelhantes em matéria de virtude, isso porque desejam igualmente o
bem mutuo na qualidade de bem e sdo bons em si mesmos (EN, VIII, 1156
b 5-10).

Trilhado este caminho das condicionantes da amizade que Aristételes delimita,
cabe agora enveredar pelos meandros dos trés géneros de philia que o estagirita
assentou e que correspondem aos trés objetos do amor. A relembrar quais sao,
conforme ja destacado anteriormente: a prazerosa, a util e a virtuosa. Desta triade,

o filésofo grego concebe somente a philia virtuosa como verdadeira amizade ou

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 115-133, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



philia perfeita. As demais, ainda que provenientes das condicionantes da philia, sdo
somente amizades acidentais, isto é, ndo se firmam em bases sélidas e tendem a
romper-se diante da auséncia daquilo que as define — seja o prazer ou a utilidade
(EN, V111, 1156 a 15-20).

Ao tratar dos objetos do amor, Aristdteles finca a base para distinguir as trés
categorias de amizade. A primeira delas é a que se calca na premissa da utilidade.
Nesse tipo de philia, o que predomina é o interesse no que o outro pode oferecer e
que lhe seja vantajoso. E um modelo, assim como a amizade prazerosa, fragil que
facilmente pode dissolver-se no momento que a vantagem que o outro oferecia
deixa de se fazer presente (EN, VIII, 1157 a 15). E uma forma de amizade que nio
€ um fim em si mesma, mas um meio para a obtengdo de algo (Pichler, 2004), o que
a torna completamente problematica na perspectiva ética, pois ela depende, para
sustentar-se, de subterfugios considerados menos nobres por Aristoteles.

Tanto ao se tratar da philia que se baseia na utilidade e no prazer, vale destacar
que ambas estdo adequadas a quase todas as condicionantes que foram listadas
alguns paragrafos acima, como argumenta Perito (2014):

[o] primeiro requisito é aquele que exige que o amor existente na amizade
tenha como base um dos trés objetos do amor. Esse requisito é obviamente
cumprido pelas amizades ttil e prazerosa, ja que sua existéncia deriva dos
objetos do amor. Quanto ao segundo requisito, os amigos que tém como
base de sua amizade o prazeroso e o util também tém eundia um pelo
outro — essa eundia é reciproca —, com o que eles cumprem também
o terceiro requisito. O quarto requisito (que o amor e a eundia sejam
dirigidos a algo animado) é cumprido na medida em que os amigos sdo
homens e esta de acordo com o quinto requisito, uma vez que ambos os
envolvidos na relacdo conhecem a eundia e o amor dirigido um ao outro
(Perito, 2014, p. 28).

Semelhante a amizade baseada na utilidade, aquela que se fundamenta no
prazer também intenta apenas uma vantagem que seja agradavel e aprazivel. No
entanto, ela somente é “estavel enquanto persistir esse elo prazeroso” (Pichler,
2004, p. 198). Ambas as modalidades de philia pressupdem a auséncia da afeicao
pelo outro enquanto detentor de um carater nobre, virtuoso e bom. O que se aprecia
nestas philias é tdo somente a utilidade ou prazer que o outro pode ofertar, e ndo o

amor por ele ser o que é. O estagirita é bem enfatico ao frisar este ponto:

[a] amizade cujo fundamento é a utilidade se dissolve tdo logo a vantagem
que a determina deixa de existir. Nesse caso, com efeito, os amigos ndo
se amavam, mas sim ao que obtinham um do outro (EN, VIII, 1157 a 15).

Esta caracteristica rompe com a condicionante (VI), que esta voltada para o amigo

que ama o outro enquanto um ente dotado de bondade, benevoléncia e virtude, e vé

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 115-133, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



122

nele um reflexo de si, o que demarca um limite entre a philia considerada perfeita e
as philias acidentais.

A philia perfeita, a amizade virtuosa, é o ponto central do projeto ético
aristotélico, pois representa a convivéncia harmdénica entre os homens moralmente
justos e bons habitantes da pélis. E aqui que se encontra o cerne do percurso que
permite empreender a compreensao do que é a philia verdadeira segundo as
formulagdes filosoficas de Aristdteles.

Nesta modalidade de philia, o que existe é a manifestacdio de uma amizade
desinteressada de fatores externos, de elementos que sejam alheios a relacdo
estabelecida entre os amigos que a constituem. Ao contrario do que acontece
nas amizades com vistas a utilidade e ao prazer, a philia perfeita é “naturalmente
duradoura, pois reine em si todos os atributos que cabe a amigos possuir” (EN,
VIII, 1156 b 15).

A philia perfeita é a Unica que consegue ser efetivamente duradoura, pois
também a virtude é duradoura (EN, VIII, 1156 b 10). Ainda que agregue todas as
caracteristicas existentes nas amizades uteis e nas prazerosas, afinal é impossivel
numa relacdo genuina ndo sentir prazer nela e dela ndo lograr vantagens uteis,
“visto que os bons sao tanto bons absolutamente quanto uteis entre si” (EN, VIII,
1156 b 10-15), a philia verdadeira as supera por se constituir como virtude.

A amizade que é perpassada pela virtude, ou é ela mesma uma virtude em si,
sobrepuja a philia ttil e a prazerosa porque nela se acrescenta duas condicionantes
que pertencem somente a esta modalidade de amizade, ja que o filésofo as suscita
unicamente ao tratar da philia perfeita. A primeira destas condicionantes, que
pode ser incluida como a (VII) — seguindo a dinamica das seis condi¢des expostas

anteriormente — é a do convivio. Escreve Aristoteles:

[q]ue se acresca que demanda tempo e familiaridade; como diz o adagio,
ndo se pode obter um conhecimento mutuo enquanto nao se tiver comido
o sal juntos; e assim ndo se pode admitir a amizade constituida e realmente
alguém tornar-se amigo sem antes cada um fazer-se amavel e digno da
confianca do outro (EN, VIII, 1156 b 25-30).

Perito (2014) aponta que talvez seja esse o mais importante ponto a
ser destacado na philia perfeita: a constituicio de uma amizade por meio da
convivéncia. E por meio dela que se entrelaca a costura do meio social e por onde
se pode distinguir um lacgo fraterno de philia verdadeira da amizade que objetiva
apenas interesses transitorios.

E preciso ter em mente que Aristételes escreve o seguinte trecho na sua

Etica a Nicbmaco: “|a] afei¢do parece ser uma emoc¢ao, ao passo que a amizade é

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 115-133, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



123

uma disposicao (estado)” (EN, VIII, 1157b 25). Ao posicionar a philia como uma
disposicao (héxis), o filosofo imbui a relacao de responsabilidade entre os participes
dela. Por isso, a convivéncia adquire papel fundamental nesta perspectiva, pois é
ela que sedimenta a amizade denotando o seu carater de imprescindibilidade.

A dltima condicionante, o atributo (VIII), integrante da philia perfeita, é
destacada por Aristoteles da seguinte forma:

Quando, portanto, o prazer ou a utilidade é a base das amizades, estas
podem existir entre individuos maus, entre um individuo bom e um mau, e
entre um individuo nem bom nem mau e outro individuo de qualquer tipo.
Mas é evidente que somente individuos bons sdo capazes de ser amigos
pelo que sdo em si mesmos (EN, VIII, 1157 a 15).

A igualdade é um elemento primordial na organicidade da sociedade grega, e
Aristételes, compreendendo isto bem, a incluiu entre as condicionantes especificas
da philia perfeita, virtuosa. A desigualdade esta relegada a situar-se tdo somente
nas amizades prazerosas e Uteis, pois a virtude de uma amizade perfeita nao abarca
o desequilibrio entre sujeitos divergentes em estruturas de carater. Apenas um
sujeito moralmente bom pode ser amigo de outro individuo igualmente bom.

Essa relacdo de semelhanca se da porque, conforme salienta o filésofo no livro
IX da sua Etica a Nicémaco, “o amigo é outro eu” (EN, IX, 1166 a 30).

Obteve-se até aqui os componentes necessarios para conceber os fundamentos
do que Aristételes define enquanto philia e as suas manifestacdes. Mais do que isso,
logrou-se qual é a verdadeira amizade segundo o fil6sofo e quais condicionantes a
engendram. Através desse percurso, reine-se os elementos que possibilitam criar
as conexdes entre essas elaboragdes conceituais e como elas podem ser percebidas
na relacdo estabelecida entre Riobaldo e Diadorim, protagonistas do romance

brasileiro O Grande Sertdo: Veredas de Guimaraes Rosa, conforme veremos a seguir.
2. Grande sertdo: veredas e a philia aristotélica

2.1. Entre a Filosofia e a Literatura

A literatura, nas suas manifestagdes poéticas e epopeicas, antecede a filosofia
enquanto possibilidade manifesta de reflexdo sobre o mundo. Ainda que tenha
sido preterida pela filosofia grega classica posteriormente, segundo observa Nunes
(2013), como um discurso menor, apenas uma imitacdo (mimesis [uiunoig]) da
realidade, existe nesta forma de arte uma relagido inexoravel com o modus operandi
da reflexao filosofica.

Walter Benjamin talvez tenha sintetizado isso de forma mais exata ao afirmar

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 115-133, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



124

que: “desde o momento em que, ultrapassando as fundag¢des, nos elevamos em
nosso exame até a visdo intuitiva do romance terminado, é a filosofia — e nao o
mito — que é chamada a nos servir de guia” (Benjamin apud Nunes, 2013, p. 164).
E é esta exata postura que a presente investigacdo adota ao perpassar o texto
de Guimardes Rosa a guisa de vislumbrar nele indicativos que demonstrem a
ocorréncia da philia perfeita no relacionamento entre os personagens Riobaldo e
Diadorim, protagonistas do épos roseano.

No que restou dos escritos sobre as duas formas célebres da poesia, a tragica e
a épica, Aristoteles escreve na sua Poética, ao falar dos dois formatos de narrativa:

[h]& narrativas simples e complexas, até porque as a¢des imitadas pelas
narrativas enquadram-se precisamente nesses tipos. Entendo como
simples uma agdo que é continua como o definimos e unitaria, embora falte
a sua transformacdo peripécia e reconhecimento; complexa, aquela cuja
transformagdo contém reconhecimento ou peripécia, ou ambos (Poética,
1452 a 10-15).

O périplo narrativo de o Grande Sertdo: Veredas insere-se na literatura
universal como um genuino representante da complexidade. Nao a complexidade
pautada numa intrincada teia de camadas de tramas ficcionais aleatdrias, mas num
criterioso levantamento das agruras do ser humano que desembocam em varias
sobreposicoes de enredos costuradas por reflexdes filoséficas e teoldgicas que se
comprovaram universais e atemporais.

Enveredar por este caminho que se apresenta numa gangorra intelectual
que pende para ambos os lados igualmente, é um repto muito préprio com suas
peculiaridades. Ou como, com muito mais propriedade, afirma o fil6sofo e critico
literario Benedito Nunes: “o conhecimento da literatura pela filosofia acaba sendo
ora um confronto, ora um encontro” (Nunes, 2013, p. 167).

Numa obra multipla como Grande Sertdo: Veredas esses encontros e confrontos
sdo sobremaneira poderosos e ecoam em diversas direcOes. Afinal, trata-se de
um romance cuja matéria-prima é a mesma da filosofia: a linguagem. O trabalho
de Guimardes Rosa é atravessado por um “poder verbal explosivo” (Nunes, 2013,
p. 147) que transforma qualquer percurso interpretativo sobre ele em prodigioso
desafio.

E inegavel a forca e a riqueza presentes no tnico romance da lavra de
Guimaraes Rosa e das multifacetadas possibilidades que ele oferece. Neste “drama
ontolégico” — para usar a feliz expressdao de Antonio Callado (2011) — o que
impera é a ambiguidade. “Tudo é e ndo é; tudo que devia acabar de um jeito, acaba
de outro; o vencido, que devia ser sacrificado, é livre (...)” (Callado, 2011, p. 97).

Por isso o romance de Rosa mostra-se como matéria rica para este encontro

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 115-133, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



125

porque ele mostra-se como zona de convergéncia onde a filosofia debruca-se sobre
si a0 mesmo tempo em que a literatura alarga suas fronteiras. Benedito Nunes

poderosamente argumenta isto de forma mais adequada:

[e]is porque, ao conhecer a literatura, a filosofia tende a ir ao encontro
de si mesma, a fim de ndo somente interroga-la, mas também, refletindo
sobre um objeto que passa a refleti-la, interrogar-se diante e dentro dela
(Nunes, 2013, p. 168).

Incutida essa estrita e necessaria relagdo que ha entre a literatura e a filosofia,
e com o percurso dos elementos que definem a philia e as suas possibilidades,
estd estruturado o ambiente que leva ao préximo campo de exploracdo desta

investigacdo: a incidéncia da philia no Grande Sertdo: Veredas.

2.2. A Philia verdadeira na relacao de Riobaldo e Diadorim

A amizade é um tema antigo e muito enraizado nas grandes narrativas na
histéria da humanidade. A sua descri¢ao pode variar no que concerne aos detalhes
de como cada uma delas se da e os seus contextos, mas o que elas guardam de
similaridade é a devocao que cada um dos amigos que as protagonizam guarda pelo
outro. Devocgao profunda, intensa e convicta. Uma espécie de amor que transcende
qualquer dimensao e desconhece qualquer limite.

Na lliada de Homero se tem um conhecido e marcante exemplo, que é a philia
estabelecida entre Aquiles e Patroclo. Esta amizade é a do tipo que se encaixa no
que Aristételes considera uma philia perfeita, como confirma a observagao de Perito
(2014). Isso se da, ja no campo da narrativa judaico-cristd, na profunda amizade
existente entre Davi e Jonatas, que também se constitui como demonstragao
da amizade perfeita. Os exemplos sdao inidmeros e em quase todos eles o que
se constata é a ténue linha que demarca a fronteira entre a philia enquanto uma
categoria da disposicao (héxis) e a da paixao (pdthos).

Essa fronteira fica ainda mais porosa quando se coloca sob analise a amizade
firmada entre Riobaldo e Diadorim. Por isso que o primeiro ponto a ser observado
quando se trata de uma hermenéutica critica do romance roseano abordando a
perspectiva da relacdao estabelecida entre os seus protagonistas é compreender
qual é a natureza desse relacionamento.

Nunes (2013) argumenta que a relacdo entre ambos é uma clara manifestagao
do éros aos moldes elaborados por Platao, ja que entre ambos o que se vé é também
um desejo erotico, sexual, mesmo que nunca tenha sido levado a cabo no decorrer
da narrativa. Porém, observa-se ao longo do romance que o que se da entre ambos

esta mais adequado aos atributos que Aristételes formula como philia do que tao

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 115-133, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



126

somente a essa perspectiva do éros, que, vale destacar, ndo é um elemento retirado
de cena pela presente investigacdo, pois Aristételes também fala de “relagdes de
amizade que envolvem o amor sexual” (EN, IX, 1164 a 1).

Philia é a héxis mais poderosa encontrada na relagdo de amizade de Diadorim e
Riobaldo. Rosa escreve: “Amor vem de amor. Digo. Em Diadorim penso também —
mas Diadorim é a minha neblina...” (Rosa, 2001, p. 40). A imagem da neblina, dessa
caracteristica atmosférica dubia e difusa, é muito potente em seus significados,
pois permite assentir que também para Riobaldo a sua amizade era de natureza
nebulosa.

As relagdes que Riobaldo entabula com Nhorinha e Otacilia, seus dois outros
principais intercursos sentimentais e manifestacoes claras do erotismo, servem
como indicativo do quanto o seu relacionamento com Diadorim difere de uma
simples expressao do éros. A “mandante amizade” (Rosa, 2001, p. 162) entre os
protagonistas de Rosa é a verdadeira teia que entrelaca a relagdo dos dois ao longo
do romance.

Este “sentimento amoroso, esséncia de todas as virtudes” (Priore, 2006, p. 70)
de Riobaldo e Diadorim, que também por si é virtuoso, é a linha condutora do relato
do jagunco, pois o que vai pavimentar toda a narrativa é a (im)possibilidade de dar
vazdo as multiplas facetas da amizade que ambos vivem.

Em dado momento do livro Etica a Nicémaco, Aristételes afirma que “a amizade
consiste em mais amar (...), 0 amor parece ser a virtude definitiva do amigo.” (EN,
VIII, 1159 a 30-35). Este trecho faz um bom paralelo com o que Riobaldo diz ao

constatar sua afei¢do por seu amigo Diadorim:

[d]e um acéso, de mim eu sabia: 0 que compunha minha opinido era
que eu, as loucas, gostasse de Diadorim, e também, recesso dum modo,
a raiva incerta, por ponto de ndo ser possivel dele gostar como queria,
no honrado e no final. Ouvido meu retorcia a voz dele. Que mesmo, no
fim de tanta exaltagdo, meu amor inchou, de empapar todas as folhagens,
e eu ambicionando de pegar em Diadorim, carregar Diadorim nos meus
bragos, beijar as muitas vezes, sempre (Rosa, 2001, p. 55).

Poucas duvidas sobram a respeito do quanto um ama ao outro na relagao que
consolidam entre si. E um amor de amizade na sua manifestacido mais plena. Nesse
caminho que se pode comecar a tracar os paralelos entre as condicionantes que
Aristételes lista em Etica a Nicomaco e o que se vislumbra na philia existente no
relacionamento de Riobaldo e Diadorim.

O que se pode dizer da amizade aprazada de Diadorim e Riobaldo no que
concerne aos trés objetos do amor, a condicionante (I)? O ambiente dessa relacdo

€ o perigoso sertdo, onde qualquer deslize poderia incorrer numa fatalidade,

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 115-133, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



127

onde “dissesse um, cacoasse, digo — podia morrer” (Rosa, 2001, p. 44). O
companheirismo era razdo de sobrevivéncia.

Entre os protagonistas, as modalidades do que se considera uma amizade
util, paralelamente agradavel e boa, sdo elementos patentes ao se atentar para o
companheirismo que ambos firmam no seu percurso entre o sertdo, de como ambos
precisam atentar-se para os perigos do caminho, afinal “viver é um negécio muito
perigoso” (Rosa, 2001, p. 26). E isso se d4 mesmo nos minimos detalhes, como na
cena em que Diadorim — que neste ponto da trama ainda era Reinaldo — ensina os
cuidados de saude e higiene para Riobaldo e isso gera um efeito marcante no seu

amigo:

[d]esde esse dia, por animacdo nunca deixei de cuidar do meu estar. O
Reinaldo mesmo, no mais tempo, comprou de alguém uma outra navalha
e pincel, me deu, naquela dita capanga. As vezes, eu tinha vergonha de que
me vissem com pe¢a bordada e historienta; mas guardei aquilo com muita
estima. E o Reinaldo, doutras viagens, me deu outros presentes: camisa de
riscado fino, lengo e par de meia, essas coisas todas. Seja, o senhor vé: até
hoje sou homem tratado. Pessoa limpa, pensa limpo. Eu acho (Rosa, 2001,
p. 161).

As condicionantes (II) e (III), que versam sobre ser atributo da philia perfeita
0 amigo querer bem o outro e este lhe ser reciproco nesta eundia, é um ponto
6bvio e patente ao se observar a relagdo de amizade de Diadorim e Riobaldo. O
texto roseano deixa isto claro ao sinalizar em indmeros momentos da narrativa o
quanto este querer bem, esta benevoléncia, é forte e enraizada nos personagens do
escritor mineiro. Como quando Diadorim tem um arroubo de ciimes de Riobaldo
com a filha da velha Ana Duzuza, Nhorinh4a, e o narrador constata: “[a]i, entendi o
que era pra verdade: que Diadorim me queria tanto bem, que o ciime dele por mim
também se alteava” (Rosa, 2001, p. 53).

Isto também ocorre na parte de Riobaldo, numa bela demonstragdo de que a
eundia que vinha do amigo também era reciproca, o que é indicado na cena em que
Diadorim/Reinaldo se aproxima da roda de jaguncos, ao perceber que eles falavam

de Joca Ramiro:

[e] ele, o Reinaldo, era tdo galhardo, garboso, tdo governador, assim no
sistema pelintra, que preenchia em mim uma vaidade, de ter me escolhido
para seu amigo todo leal. Talvez também seja. Anta entra n’agua, se rupéia.
Mas, ndo. Era ndo. Era, era que eu gostava dele. Gostava dele quando eu
fechava os olhos. Um bem-querer que vinha do ar de meu nariz e do sonho
de minhas noites (Rosa, 2001, p. 165).

Este bem-querer é um elemento tdo indiscutivel entre os protagonistas

do romance de Rosa quanto é a ocorréncia da condicionante (IV), onde os

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 115-133, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



128

amigos precisam direcionar sua philia a um ser animado e obter dele respostas,
reciprocidade, ter nele um igual, um parceiro irredutivel e incondicional, do qual
ndo se exime de nada mesmo em face das maiores dificuldades e com quem se
usufrui também as maiores felicidades.

Depois de passar, junto com o restante do bando, alguns dias nas terras da
Fazenda Sao Jodozinho do coronel Juca S, Reinaldo/Diadorim indaga Riobaldo
sobre a amizade de ambos, como se quisesse confirmar ali a relagdo constituida
entre os dois: “E foi ele mesmo, no cabo de trés dias, quem me perguntou: ‘Riobaldo,
nds somos amigos, de destino fiel, amigos? — ‘Reinaldo, pois eu morro e vivo sendo
amigo seu!” — eu respondi. Os afetos” (Rosa, 2001, p. 164).

“Os afetos”, frase curta que surge apds uma afirmacao pungente de promessa
da amizade duradoura que denota o qudo enraizada e profunda é a consciéncia da
philia que se finca entre os protagonistas da narrativa, permeada de afetividade, o
que leva a confirmar que esta caracteristica também conforma-se com o atributo
aristotélico (V) necessario a uma amizade verdadeira.

Na condicionante (VI) que Aristoteles elenca, o que se tem é um indicativo da
entrega total, desprendida de interesses particulares, o que torna a amizade um
forte laco de afeto, na forma de um amor genuino. Querer bem o amigo de forma
altruista, “desejar o bem do amigo por ele mesmo (ekeinou heneka), o que implica
ndo ter em mente nenhum tipo de interesse relacionado a si mesmo ao desejar o
bem do amigo”, conforme diz Perito (2014, p. 25).

Como forma de amor, a philia tem como propriedade essencial a doagdo de si
numa relacdo que é firmada sobre a robusta base da alteridade, da autenticidade
e da transparéncia, que sao atributos de individuos virtuosos e bons. Isto remonta
diretamente ao episédio em que Diadorim, ainda nomeado Reinaldo, revela seu
nome para Riobaldo e naquele momento ele compreende que “amizade nossa ele
ndo queria acontecida simples, no comum, sem encalgo. A amizade dele, ele me
dava. E amizade dada é amor” (Rosa, 2001, p. 172). Ou nesta declaracao em que diz:
“as vontades de minha pessoa estavam entregues a Diadorim” (Rosa, 2001, p. 53).

Saber ser amigo, nesta dimensao aristotélico-roseana, é saber amar, afinal “de
todas as pessoas de bem, as que mais amamos sdo as que se destacam como amigas,
isto é, possuem o mérito de saber amar” (Retdrica, 11, 1381 b 25).

Aqui, confirmou-se que a relacdo que acontece entre Diadorim e Riobaldo
abarca, com folga, todas as condicionantes que caracterizam a philia. Contudo, estes
atributos estdo inseridos no escopo das amizades Uteis e prazerosas, que sao philia,
mas ndo a considerada por Aristoteles como a amizade perfeita. Estes géneros da

amizade se encontram no espectro do acidente, sdo acidentais, e podem dissolver-

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 115-133, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



129

se ao menor sinal de desvantagem para um dos lados, conforme se viu ao longo
deste artigo.

O que pode comprovar a proposicdo de que o que existe entre Diadorim e
Riobaldo é essencialmente a manifestacdo da philia perfeita, tese da qual a presente
investigacdo é proponente, é detectar a presenca das condicionantes (VII) e (VIII),
que sdo de foro exclusivo das amizades virtuosas e perfeitas.

Na se¢do que trata das condicionantes da philia, viu-se que o atributo (VII),
segundo Aristételes (2014), é o do convivio. E impossivel que uma amizade perdure
na distancia, estar presente na vida do amigo é fundamental para que se solidifique
e crie profundidade, e desta venha a familiaridade, pois “o que é mais caracteristico
entre amigos é buscarem regularmente a companhia uns dos outros” (EN, VIII,
1157 b 15-20).

Quando se olha num panorama amplo a relagdo de Diadorim e Riobaldo,
percebe-se que ambos estdo na vida um do outro desde tenra idade. Ainda na
infancia, “eu devia de estar com uns quatorze anos” (Rosa, 2001, p. 116), Riobaldo
faz um percurso de canoa acompanhado por um menino que lhe causa uma forte
impressdo e Guimardes Rosa carrega essa cena com uma dubiedade que permite
intuir deste episddio um leque vasto de leituras — dentre elas a manifestacao
do carinho homoafetivo ainda na adolescéncia do seu narrador. Anos mais tarde,

Riobaldo encontra uma figura que lhe rouba atencao e entdo percebe:

0 mogo, tio variado e vistoso, era, pois sabe o senhor quem, mas quem,
mesmo? Era o Menino! O menino, senhor sim, aquele do porto do de-
Janeiro, daquilo que lhe contei, 0o que atravessou o rio comigo, numa
bamba canoa, toda a vida (Rosa, 2001, p. 154).

O convivio de ambos se deu cedo e desde entdo, um pertenceu a vida do outro,
e “enquanto coisa assim se ata, a gente sente mais é o que o corpo a proprio é:
coracdao bem batendo” (Rosa, 2001, p. 154). Estava estabelecida ali a amizade entre
Riobaldo e Diadorim. Apds isto, ambos passaram a integrar o mesmo bando, encarar
os mesmos desafios e ter os mesmos inimigos. O que faz crer que a familiaridade
e o convivio sdo requisitos fundamentais dessa relagdo, isto é, fazem parte do que
constitui e confirma que a condicionante (VII) é atributo presente nesta amizade.

O atributo da igualdade, sendo este a condicionante (VIII) e ultima fronteira
entre uma amizade acidental e volaivel e a constatagdo da philia perfeita na unido de
Diadorim e Riobaldo, é um ponto que provoca uma curva mais acentuada na leitura
do romance roseano.

Isto acontece pois o ambiente em que se desenvolve o enredo da narrativa

literaria de Rosa é o sertdo, este local crivado de desigualdades gritantes, de

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 115-133, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



130

extrema pobreza, de riqueza parca e leis hamurdbicas. No romance roseano,
neste lugar, a figura do jagunco é poderosa. Ele é o individuo que transita entre os
extremos, rompe as barreiras entre mundos distintos e tem seu proprio senso de
justica, seu préprio sistema ético e moral.

Tratar de igualdade neste contexto é dar conta de uma dimensdo muito
peculiar e Unica, principalmente no que concerne ao sertdo roseano e da vivéncia
experienciada por Riobaldo. Décio Pignatari, ao falar da paixdo de Riobaldo,
também apresenta uma oportuna descrigdo desse sertdo:

[o] sertdo de Rosa é tdo real e irreal ou, como diria Roland Barthes, arreal,
é um sertdo arreal. Assim como Barthes dizia [..] para a pessoa, ndo a
personagem, que estd envolvida num caso de paixdo, o mundo se torna
arreal. Entdo é essa coisa, ele faz uma descricdo estranha, rustica, rude
de um sertdo que nio se sabe bem onde estd, mas que na verdade é a
projecdo arreal de uma paixao estranha (Pignatari, 2011, p. 39).

“O sertdo estd em toda parte” (Rosa, 2001, p. 24), diz Riobaldo ainda no
comeco do seu relato. Esse ambiente que preenche todos os outros, esse sertdo que
¢ o mundo, também preenche Riobaldo, também ocupa Diadorim. Nele sobrevivem
apenas os mais adaptados as intempéries. “Sertdao. O senhor sabe: sertao é onde
manda quem ¢é forte, com as astdcias. Deus mesmo, quando vier, que venha
armado!” (Rosa, 2001, p. 35).

A igualdade que impera entre Riobaldo e Diadorim se vé ja na forma
como a amizade entre os dois se da, na intimidade que entabulam entre si, e no
reconhecimento que o ainda Reinaldo expressa ao falar do marco inicial da relagao
entre eles: “Vocé era menino, eu era menino... Atravessamos o rio de canoa... Nos
topamos naquele porto. Desde aquele dia é que somos amigos” (Rosa, 2001, p.
170). Esta constatacdo de Reinaldo/Diadorim cria uma similitude que assegura
que ambos estavam em pé de igualdade no inicio de todo aquele processo que
desembocaria nesta philia que mescla uma tremenda héxis e um poderoso pathos
numa nuvem onde os contornos nao se definem.

Contudo, ndo é este o trecho que aventa a conclusdo de que a igualdade é um
atributo que ocupa a amizade de Riobaldo e Diadorim por inteiro. Num espelho de

afirmag¢des muito préoximas dos dizeres aristotélicos, o narrador roseano diz:

[a]lmigo? Ai foi isso que eu entendi? Ah, ndo; amigo, para mim é diferente.
Nao é um ajuste de um dar servigo ao outro, e receber, e sairem por este
mundo barganhando ajudas, ainda que sendo com o fazer a injustica ao
demais. Amigo, para mim é sé isto: é a pessoa com quem a gente gosta de
conversar, do igual o igual, desarmado. O de que um tira prazer de estar
préximo. S6 isto, quase; e os todos sacrificios. Ou — amigo — é que a gente
seja, mas sem precisar saber o por qué é que é. Amigo meu era Diadorim

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 115-133, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



(--) (Rosa, 2001, p. 196).

E aqui que se tem a comprovacéo cabal da existéncia de igualdade na relacdo
dos personagens do romance de Guimaries Rosa. E nesta declaragio de Riobaldo
que se assenta a ultima condicionante, onde se ultrapassa a fronteira final para a
confirmacao de que o relacionamento existente entre Diadorim e Riobaldo é uma
clara e patente expressio da philia perfeita formulada por Aristételes no seu Etica
a Nicomaco.

E possivel identificar de forma muito nitida como a conceituagio sobre a philia
e a relacao que se firma entre os protagonistas do romance Grande Sertdo: Veredas
alinham-se, permitindo vislumbrar na obra literaria a expressdo artistica, bem
como uma exemplificacdo, do pensamento filoséfico aristotélico. Nesta narrativa
que “converte-se em uma reflexdo sobre o sentido da existéncia e o lugar do homem
no mundo” (Carvalho; Ferraz, 2016, p. 133), sdo caracteristicas convergentes, que
se interligam e dialogam construindo um oportuno quebra-cabe¢a que aponta
o reconhecimento de que “o amor, ou a amizade, é certamente um vinculo de
identidade” (Meyer, 2000, p. 44).

O amor, esse “passaro que poe ovos de ferro” (Rosa, 2001, p. 77), € o que
engendra a unido de Diadorim e Riobaldo. O amor de amizade e o amor sexual,
imiscuidos entre si, ndo sdo excludentes, mas complementares. Riobaldo e
Diadorim sdo a representa¢do intensa desse amor preservado, da amizade que
transcendeu qualquer limite, mesmo os daqueles do sertdo — esse mundo infinito
em possibilidades.

Ao colocar a philia como héxis, Aristoteles interpde uma responsabilidade
aos amigos de desenvolvé-la, porque ha um abismo entre o desejo de ser amigo e
conseguir efetivar a construcdo dessa amizade, como ele assinala neste trecho: “o
desejo da amizade surge [e cresce] com rapidez, mas a amizade ndo se desenvolve
assim” (EN, VIII, 1156 b 30). Colocacdo que remete ao escrito de Guimardes Rosa

que, pela boca de Riobaldo, diz:

() sempre que se comega a ter amor a alguém, no ramerrao, 0 amor pega
e cresce é porque, de certo jeito, a gente quer que isso seja, e vai, na ideia,
querendo e ajudando; mas, quando é destino dado, maior que o miudo,
a gente ama inteirico fatal, carecendo de querer, e € um s6 facear com as
surpresas. Amor desse, cresce primeiro; brota é depois (Rosa, 2001, p.
155).

Atravessada pelas conceituacdes aristotélicas a respeito da philia, a narrativa
roseana que retrata a saga ontologica de Riobaldo, Grande Sertdo: Veredas é a

comprovacao, como foi brevemente apresentado neste artigo, da existéncia de

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 115-133, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



132

profusos elementos que confirmam a existéncia da philia perfeita, a amizade
verdadeira e boa, na relagdo de Riobaldo e Diadorim. Isentando-se de conclusdes
absolutas, a investigacdo sobre essa amizade ainda se encontra no status de
exploracdo, no entanto, abre um leque importante de possibilidades a serem
vislumbradas. Os encontros entre filosofia e literatura se mostram sempre ricos e
expansivos. Este encontro nao se mostrou diferente. A investigacdo continua, nos
vincos que foram abertos e sem defini¢oes fechadas, pois “eu quase que nada nao
sei. Mas desconfio de muita coisa” (Rosa, 2001, p. 31).

Conclusao

A proposicdao de que a relacdo entre Riobaldo e Diadorim configura uma
manifestacao da philia perfeita, nos moldes aristotélicos, ndao se impde sem
desafios. Um dos principais obstaculos é a propria complexidade do vinculo
entre os personagens, permeado por ambiguidades afetivas e simbdlicas, que
desafiam classificacoes rigidas. A porosidade conceitual da philia, caracteristica
do pensamento aristotélico e acentuada pela prosa roseana, exige do leitor e do
intérprete filos6fico uma hermenéutica mais sensivel, capaz de reconhecer que, no
sertdo literario de Rosa, os sentimentos extrapolam dicotomias estanques.

Outro desafio relevante é o de sustentar, com base nos critérios estabelecidos
por Aristételes — como reciprocidade, convivéncia, virtude e igualdade —, que
a amizade entre Riobaldo e Diadorim ndo apenas os cumpre, mas os intensifica
em meio a um contexto adverso e arcaico como o do sertio. Nesse sentido, a
tese aqui defendida tensiona a leitura tradicional de Grande Sertdo: Veredas, que
frequentemente privilegia a dimensao tragica ou homoerdtica da relagdo, sem
reconhecer nela uma ética da amizade em seu grau mais elevado.

As consequéncias filosdficas dessa leitura sdo significativas: ao identificar a
philia perfeita em uma narrativa marcada pela ambiguidade e pela luta interior,
amplia-se a compreensdo da ética aristotélica como algo que pode se manifestar
fora dos limites do discurso racional controlado — inclusive no caos simbdlico do
sertdo. Ja do ponto de vista literario, essa interpretacdo convida a reler a obra de
Guimaraes Rosa sob a chave da amizade virtuosa, deslocando o foco da sexualidade
ou do destino tragico para a forca moral de um vinculo que, embora inexprimivel
em termos diretos, sustenta o percurso existencial de Riobaldo. Ao propor que
ali se manifesta a philia como héxis, o presente artigo indica que, talvez, Rosa
tenha intuido — pela via da linguagem e da metafora — aquilo que Aristoteles
sistematizou pela via da razdo: que amar €, antes de tudo, reconhecer no outro a

melhor possibilidade de si mesmo.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 115-133, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



133

Referéncias Bibliograficas

ARISTOTELES. Etica a Nicémaco. Tradugio, textos adicionais e notas de Edson Bini. Sdo Paulo:
EDIPRO, 2014.

. Retérica. Tradugdo, textos adicionais e notas de Edson Bini. Sao Paulo: EDIPRO, 2011.
. Poética. Tradugao, textos adicionais e notas de Edson Bini. Sdo Paulo: EDIPRO, 2011.

CALLADO, Antonio et al. Depoimentos sobre Guimardes Rosa e sua obra. Rio de Janeiro: Nova
Fronteira, 2011.

CARVALHO, Tais Salbé; FERRAZ, Antonio Maximo von Sohsten Gomes. Benedito Nunes e Jodo
Guimaraes Rosa: filosofia e literatura em Grande Sertdo: Veredas. Nonada, Porto Alegre, v. 1, n. 26, p.
133-143, 12 semestre 2016.

MARCONDES, Danilo. Amor e Amizade: Eros e Philia. Estudos e Pesquisas, n. 232, 2008.

MEYER, Michel. Aristoteles ou a retérica das paixdes. Em: Aristételes, Retdrica das paixées. Tradugdo
de Isis Borges B. da Fonseca. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2000.

NUNES, Benedito; PINHEIRO, Victor Sales (org.). A Rosa o que é de Rosa: literatura e filosofia em
Guimaries Rosa. Rio de Janeiro: DIFEL, 2013.

PERITO, Mateus. A Philia na Etica a Nicomaco de Aristételes: entre a autossuficiéncia e o outro eu.
Dissertacdo (Mestrado em Filosofia). Sdo Paulo: Pontificia Universidade Catélica de Sao Paulo, 2014.

. A Extensao e a Definicdo do Conceito Philia. Aufkldrung. Revista de Filosofia, Jodo Pessoa, v. 4,
n. 1, p. 145-162, 2017.

PICHLER, Nadir Antonio. As trés formas de amizade na ética de Aristoteles. Revista Agora Filosdfica,
Pernambuco, n. 2, p. 193-207, 2004.

PLATAO. O Banquete. Tradugio. Edson Bini. So Paulo: EDIPRO, 2012.
PRIORE, Mary Del. Histéria do Amor no Brasil. 2 ed. Sdo Paulo: Contexto, 2006.

ROCHA, Zeferino. O Amigo, um Outro Si Mesmo: a philia na metafisica de Platdo e na ética de
Aristoteles. Psyché, Sdo Paulo, v. 10, n. 17, p. 65-86, jun. 2006.

ROSA, Guimaries. Grande Sertdo: Veredas. 19 ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2001.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1,n. 1, p. 115-133, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



A Justica como Virtude Artificial e sua Relagao com a
Magna Carta em David Hume

Lorena Ferreira dos Santos * ; Paulo César Jakimiu Sabino **

Recebido em margo de 2025. Aceito em junho de 2025.

Resumo: A proposta do artigo é apresentar a relacdo entre duas importantes obras de Hume: o
Tratado da Natureza Humana e a Histéria da Inglaterra. Para isso, tentamos demonstrar como as
ideias apresentadas no Tratado sobre a justi¢a sdo aplicadas na interpretacdo acerca da formacgado
de uma sociedade inglesa que, anos mais tarde, conseguiu obter regras de justica mais s6lidas com
a Magna Carta. Para amparar nossa tarefa, utilizou-se principalmente os comentarios de Maria
Isabel Limongi - com referéncias pontuais a outros comentadores relevantes - a fim de esclarecer
do ponto de vista historiografico um recorte tematico muito preciso, a saber, como Hume procedeu
na investigacdo, recusando perspectivas politicas que tomavam a justica como algo consolidado,
ignorando seu processo histérico. Desse modo, compreende-se que o filésofo entende a formacgao de
regras de justica em relacdo as circunstancias existentes em uma determinada sociedade, sendo que
uma interpretacdo precisa considerar esse ponto. Por esse motivo, diversos elementos negligenciados
pelas perspectivas de seu tempo, foram agora tomadas como fundamentais; um exemplo disso
sdo as paixdes que, para Hume, estdo na origem da justica. O filésofo nos fornece um importante
ensinamento: a justica ndo é perfeita, mas pode ser aperfeicoada.

Palavras-chave: David Hume; justica; Magna Carta; Tratado; Historia da Inglaterra.

Abstract: The purpose of this article is to present the relationship between two important works
by Hume: A Treatise of Human Nature and the History of England. To do this, we try to show how
the ideas presented in the Treatise on justice are applied in the interpretation of the formation of
an English society which, years later, managed to obtain more solid rules of justice with the Magna
Carta. To support this task, we mainly took the Maria Isabel Limongi’s commentaries - with specific
references to other relevant commentators - to clarify from a historiographical point of view a
very precise thematic section, namely, how Hume proceeded in the investigation, rejecting political
perspectives that took justice as something consolidated and ignoring its historical process. Hume
thus understands that the formation of rules of justice depends on the circumstances existing in a
given society, and that an interpretation must take this into account. For this reason, various elements
neglected by the perspectives of his time have now been taken as fundamental; an example of this
is the passions, which for Hume, are at the origin of justice. The philosopher gives us an important
lesson: justice is not perfect, but it can be perfected.

Keywords: David Hume; justice; Magna Carta; Treatise; History of England.

* Doutoranda em Metafisica pela Universidade de Brasilia (Bolsista CAPES), Mestre e Bacharel em
Filosofia pela Universidade Federal de Ouro Preto. Pesquisadora na Catedra UNESCO Archai.
E-mail: lorena.ferreira@archai.unb.br ; ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7188-9247 .

** Realiza estagio de p6s-doutorado na Universidade Federal do ABC (UFABC). Professor no Centro
de Formacdo de Professores (CFP) da Universidade Federal do Reconcavo da Bahia (UFRB). ORCID:
https://orcid.org/0000-0002-7811-672X.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



135

0 método de investigacao empirista

Um objeto de andlise filoséfica pode ser tomado de diferentes perspectivas.
Em razdo disso, para explorar a relagdo da definicdo do conceito de justica como
uma virtude artificial e a sua relagdo com a Magna Carta, convém detalhar alguns
aspectos do procedimento adotado por Hume. Mesmo que o texto aqui apresentado
lide com duas obras - o Tratado e a Histéria da Inglaterra - é possivel sustentar um
aspecto fundamental de sua andlise que nao se altera entre a redacdo de ambas: a
negacao de uma esséncia de justica; ou melhor, a investigacdo nao é conduzida a
partir de um fio condutor idealizado, imutavel ou essencialista. Hume parte de uma
andlise empirista.

Para elucidar melhor a questdo, tomemos como exemplo a distingdo bastante
interessante de Amartya Sen em A ideia de justica. O autor contrapde uma analise
comparativa da justica ao “institucionalismo transcendental”. Esta ultima visa
encontrar a natureza do justo e acertar as instituicbes em busca da perfeicdo,
mas acaba, desse modo, negligenciando a observacdo das sociedades reais que
poderiam emergir (Sen, 2011, p. 36). Logo, sustenta-se aqui que Hume nao procede
em um modelo semelhante, uma vez que ndo busca pensar o aperfeicoamento
das instituicdes para sua aplicacdo na realidade. Porém, para evitar quaisquer
polémicas que possam resultar em embaragos, ndo inserimos Hume na perspectiva
comparativa de justica ou mesmo no ambito da Realpolitk. Para preservar o mais
consistente na argumentacdo, sem maiores dificuldades, é preferivel dizer que o
fil6sofo escocés realiza uma investigacdo das circunstancias sob as quais a sociedade
cria suas as leis que configuram as instituicdes e como estas ultimas, por sua vez,
articulam os interesses sociais. Além de ser uma investigacdo circunstancial, é
também histérica. Por conseguinte, sua andlise da justica e da jurisprudéncia
inglesa ndo possui regras a priori e nem é fundamentada num plano suprassensivel
para ser aplicado a realidade; o que significa dizer que ndo considera determinados
principios ou deveres como esséncia ou a-historicos, como se existissem desde
sempre, pois reconhece que sdo gestados em contextos particulares.

Dentro desse panorama filoséfico de Hume, ainda vale dizer que ele recorre
a um trago humano pouco valorizado por algumas filosofias: as paixdes. Estas sao
as responsaveis por muitas das motivagdes que levariam os homens a comporem
regras de justi¢a para o convivio social. Portanto, é possivel dizer que a investigacao
de Hume é histdrica, circunstancial e tem nas paixdes - e ndo na razao, como
veremos — o fundamento inicial da nog¢do de justica. Isso serd uma caracteristica
de vital importancia na investigacdo sobre a histéria da lei inglesa, pois dado o

carater efémero das paixdes, a criacdo de regras de justica acaba sendo sempre

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



136

conflituosa, expondo a disparidade de forcas que buscardo a equidade mediante

alguns procedimentos.

A justica como “virtude artificial” no Tratado da natureza humana

A discussao sobre a justica aparece em mais de um momento durante o
percurso intelectual de Hume. Todavia, destacamos aqui a se¢do 2 do livro III do

Tratado. Sem fazer cerimonia, o filésofo escocés lanca sua tese:

[j]a aludi ao fato de que nosso sentido de virtude ndo é natural em todos os
casos; ao contrario, existem algumas espécies de virtudes que produzem
prazer e aprovacdo mediante um artificio ou invencdo resultante das
particularidades e necessidades da humanidade. Afirmo agora que a
justica é uma virtude dessa espécie (...) (Hume, 2009, p. 517).

Segundo afirma, existe uma distingao entre virtudes naturais e artificiais.
Enquanto as primeiras possuem uma motivagao natural para o agir, as do segundo
tipo ndo. Para Hume, as agdes ndo tém qualidade moral por si s6, pois sdo derivadas
das motiva¢des do agente, sendo que as agdes sdo apenas signos dessas motivagoes.
Orientamos nosso juizo pela acdo porque ndo podemos acessar diretamente o

interior da pessoa. Entdo,

[d]esse principio, concluo que o primeiro motivo virtuoso, que confere
mérito a uma a¢do, nunca pode ser uma consideragdo pela virtude dessa
acdo, devendo ser antes algum outro motivo ou principio natural. Supor
que a mera consideragdo pela virtude da acdo possa ser o primeiro motivo
que produziu a a¢do e a tornou virtuosa é um raciocinio circular (Ibidem,
p.518).

A virtude ndo se explica por redundancia, isto é, ndo se pode dizer que é
virtude porque o ato que decorre dela é virtuoso, pois isso seria um raciocinio
circular. Inclusive, nao posso dizer que agi virtuosamente pelas consideracdes que
implicariam um valor moral - ja que os valores morais sdo sempre posteriores, ou
seja, eles necessitam de reconhecimento social. Ademais, nés, aponta Hume, nem
sempre agimos em razdo do mérito concedido a acdo pela sociedade, justamente
porque o motivo virtuoso é distinto da consideracdo pela virtude. Esse movimento
realizado por Hume de deslocar o juizo de uma ag¢do para sua motivacao e ndo em
explicar pela consideracdao moral é fundamental, uma vez que a sua investigacdo é
também sobre a origem da justica, e, sendo assim, é preciso considerar individuos
nao civilizados. Ora, individuos civilizados e ja educados socialmente até poderiam
considerar um valor moral ou o mérito social para agir, mas isso nao ocorreria

com aqueles mais selvagens e rudes. Hume demonstra que o ser humano nao é

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



137

meramente constituido por uma capacidade racional que o permitiria discernir
sobre o certo e o errado, ha em seu interior motivacdes distintas, o que fica evidente
também em individuos “barbaros”, que é onde podemos encontrar a génese da
justica. Fica estabelecida a maxima indubitavel que “nenhuma agdo pode ser
virtuosa ou moralmente boa, a menos que haja na natureza humana algum motivo
que a produza, distinto do sentido de sua moralidade” (Ibidem, p. 519, grifo do autor).

Entdo, por um lado temos aquelas virtudes que podem ser explicadas por
motivos naturais, como a afeicdo de um pai pelo filho. Por outro lado, temos as
artificiais, e estas ndo podem ser explicadas por motivos naturais, como a justica.
Afinal, dentre os exemplos fornecidos por Hume, se verifica que nao existem
motivacdes naturais que me levem a agir de maneira justa; ou pelo menos nao
existem explicacOes consistentes do contrario, isto é, explicacdes que nao derivadas
de raciocinios circulares.

Portanto, um sentido de justica nao surge naturalmente, mas necessariamente,
quando os homens passam a viver em sociedade. A convengdo sera o artificio ao
qual se refere Hume, permitindo assim o estabelecimento de regras de justica. E
forcoso considerarmos que, embora seja um artificio, este surge naturalmente.
[sso ndo é nenhum paradoxo: os homens sdo seres inclinados naturalmente a
inventar um artificio, e isso ocorre em razdo das necessidades apresentadas pelas
circunstancias de um determinado contexto histérico-social. E absolutamente
indispensavel produzir esse artificio. Dai que “embora as regras da justica sejam
artificiais, ndo sao arbitrdrias” (Ibidem, p. 524, grifo do autor). A partir dessa
exposicao, Hume consegue responder a duas questdes fundamentais: (i) a origem
das regras de justica; (ii) a motivacdo para segui-las. Faz isso na parte 2 dessa
mesma secao do Livro III.

O artificio da conven¢do permite uma explicacdo ndo circular das regras
de justica. Porém, como surge a convencdo? O surgimento desse artificio esta
interligado ao surgimento da vida social, que por sua vez emana da disparidade
entre as capacidades do ser humano e suas necessidades. Conforme elucida Hume,
enquanto muitos animais na natureza possuem capacidades equivalentes as suas
necessidades, o ser humano € fraco e possui muitas caréncias (Ibidem, p. 525). Logo,
a sociedade se torna um meio de suprir essas caréncias, permitindo até mesmo a
elevacao dos homens sobre os demais animais. Por meio da sociedade, foi possivel
ampliar nossa forca, ja que agora vivemos em conjunto, também permitiu através
da divisdo do trabalho o aumento de nossas capacidades e, por fim, nos deixou
menos a mercé da fortuna. Contudo, o individuo precisa ter conhecimento das

vantagens de se viver desse modo, algo que consegue apenas por meio do habito e

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



138

do costume, uma vez que educados no nucleo da familia tornamo-nos sensiveis as
vantagens desse estilo de vida. E possivel afirmar que ha um desenvolvimento da
vida solitaria, para a familiar e, por fim, chega-se até a vida em sociedade.

Porém, isso ndo explica a origem da justica. No cerne da familia nos tornamos
sensiveis, mas também é possivel perceber como algumas paixdes poderiam
impedir que ela existisse - e aconteceria 0 mesmo na sociedade. Ora, uma dessas
paixdes é o egoismo. SO que na familia, nos tornamos benevolentes com as pessoas
que amamos, renunciando a interesses particulares. Todavia, também isso é
perigoso para a vida em sociedade, pois amar a si mais que os demais ou mesmo
amar os parentes e amigos com maior afeicdo, produzird uma contrariedade
nas paixdes que resultaria em a¢des contraditérias. Mas qual a razao de isso nao
ocorrer? Porque a contrariedade das paixdes coincide com uma circunstancia
externa peculiar: a escassez de bens. Podemos usufruir de trés tipos diferentes de
bens: os do espirito, as qualidades exteriores de nosso corpo e a fruicdo de bens
que adquirimos pelo trabalho ou boa sorte. Apenas esses ultimos podem nos ser
tomados e a instabilidade decorrente disso poderia destruir a sociedade, junto de
suas vantagens. Nao ha um “remédio” na natureza para esse inconveniente, diz
Hume, apenas por meio de um artificio, a convencao, é que sera possivel sana-lo.

Até aqui, entdo, podemos concluir que: nao ha qualquer motivo natural que me
faca agir de maneira justa, contudo, ao ter consciéncia de sua fragilidade e de que
a sociedade pode promover meios de contornar esses inconvenientes, o homem se
torna sensivel a tais vantagens, procurando um meio de administra-la e tornando-a
estavel. A convencdo serd um meio de assegurar as vantagens, que me permitem
usufruir dos bens adquiridos pelo trabalho ou sorte. As regras de justica comecarao
a ser instituidas e incorporadas. Desse modo, a tese sustentada por Hume é que
“a justiga tira sua origem exclusivamente do egoismo e da generosidade restrita dos
homens, em conjunto com a escassez das provisdes que a natureza ofereceu para
suas necessidades” (Ibidem, p. 536, grifo do autor). Ora, ndo estamos naturalmente
inclinados ao interesse publico, mas os interesses particulares serdao uma via de
mao dupla, que nos leva a defender o primeiro. Em outras palavras: as paixdes
- egoismo e generosidade restrita - me leva ao desejo de usufruir dos bens ou
que aqueles mais préoximos usufruam. Contudo, o desejo de usufruir dos bens é
ameacado pela escassez dos mesmos e pela tirania que outros possa conduzir a seus
semelhantes, sendo que a implementacdo de regras de justica fornece seguranga.
Em razdo dessa relagdo conflituosa de paixdes, ficamos inclinados a defender o
interesse publico motivado pelos interesses privados. O artificio — a convengdo que

instituira as regras de justica - assegura a fruicao dos bens e restringe parcialmente

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



139

as paixoes, permitindo que todos gozem pacificamente daquilo que possuem?. De
tal modo que motivados pelas vantagens sociais e pela possibilidade de usufruir
dos bens adquiridos, os individuos regem sua conduta a partir de determinadas
regras estabelecidas socialmente. Apenas agora, ap0s a justica ser artificialmente
instituida, é que podemos falar de obrigagoes, direitos e propriedades?.

Observa-se que a origem da justica em Hume, bem como o seu
desenvolvimento, é um processo que se configura dentro de um jogo de paixdes.
Nao é fruto de um acordo racional ou estabelecido em pé de igualdade - como
queriam nos fazer pensar os contratualistas -, pois afirma o filé6sofo que “o sentido
de justica (...) nao se funda em nossas ideias, mas em nossas impressdes” (Ibidem,
p. 536). Sem essa disparidade entre natureza e ser humano e sem a contrariedade
de paixdes nao existiria a nocdo de justica. Em sintese: do conflito presente na
realidade dos homens extraimos a justica, porque se a natureza fornecesse todos
0s bens necessarios e ndés ndo possuissemos fragilidades, seria inutil falar de
justica ou injustica, e se apenas o egoismo orientasse nossa conduta, sem a criacao
de artificios, a sociedade seria destruida. E no conflito e na sensibilidade que
encontramos o germe da justica.

Dentro dessa estrutura da justica, torna-se conveniente protegé-la, em razao de
sua utilidade. Hume estava ciente de que nem sempre as regras de justica garantem
o bem-geral, admite que as vezes um ato isolado de justica contraria o interesse
publico - como o pagamento de um débito a alguém deploravel -, mas quando
esse ato rivaliza com uma visdo mais ampla, se percebe que seguir a regra se torna
indispensavel para o funcionamento pacifico e eficaz, fazendo prevalecer o interesse
publico. Isso expde como o fildsofo considera que as regras de justica nem sempre
sdao ou foram perfeitas, mas que podem ser aperfeicoadas desde que se preserve a
sociedade como um todo. Nesse sentido, “(...) o interesse préprio é o motivo original
para o estabelecimento da justica, mas uma simpatia com o interesse ptiblico é a
fonte de aprovagdo moral que acompanha essa virtude” (Ibidem, p. 540). A justica se
sustenta através da relacdo desses diferentes interesses, que serdo administrados

1 E interessante o fato de Hume afirmar que a restricdo nio é contraria as paixdes, pois sendo
seria impossivel manté-la. E contraria apenas ao seu movimento “cego e impetuoso”. Fica muito
claro que os principios das regras de justica sdo motivados apenas pelas paixdes e, apenas
posteriormente, a fim de administra-las, é que cabe o processo racional - que por sua vez deve
sempre respeitar o interesse passional do homem. Pode-se dizer, com alguma cautela, que as
instituicdes sdo responsaveis pelos procedimentos racionais que administram os diferentes e
contraditérios interesses de uma sociedade.

2 Nio se pode falar de “propriedade” antes de falar de justi¢a. O que teriamos antes disso seria uma
posse. A diferenca esta no fato de que a posse nao é regularizada legalmente, isto é, ndo ha nada
que no ambito juridico assegure a posse. A propriedade é sustentada por regras estabelecidas
legalmente, e, por isso mesmo torna-se um direito.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



140

mediante as regras estabelecidas e serdo preservadas pela sensibilidade do homem
as vantagens da vida em sociedade, isto é, porque ele toma conhecimento de sua
utilidade.

Como é possivel notar, a teoria humeana da justiga, apresentada no Tratado,
busca fugir de qualquer aspecto metafisico ou religioso, a fim de fornecer
uma explicagdo empirica sobre os processos de formacdo, desenvolvimento e
manutencdo de uma sociedade e de suas regras de justica. Disso resulta sua
rejeicdo a teorias fixas e essencialistas sobre a formagdo da sociedade, que creem
firmemente em relacdes de contrato ou relagdes de respeito sustentadas pela
propriedade, antes mesmo de estabelecer a nog¢ao de justica. As regras de justica
permitem o funcionamento e bem-estar social, mesmo em situacoes dificeis,
resistindo aos conflitos impostos em momentos de escassez ou de expansdo. Essas
praticas de justica ganham forga suficiente para se manter porque, conforme
explica Haakonssen (1993), as praticas sdo avaliadas independentemente de suas
instanciagdes individuais, e sdo vistas como obrigatorias para cada individuo.
Mas essa obrigacdo nao surge em razao de instancias suprassensiveis, elas sdo
percebidas no ambito da experiéncia, formada a partir das circunstancias. Podemos
ainda dizer que é por esse motivo que as circunstancias influenciam a sensibilidade
dos individuos, fazendo com que as paixdes os motivem a agir e criar uma
convencao.

Para concluir esse tema, vale deixar estabelecido que a virtude artificial da
justica tem um pé no naturalismo. Pois como observamos, fatores naturais como
as condigdes bioldgicas do individuo somadas as insuficiéncias de recursos da
natureza aticam um ser dotado de paixdes, que se fosse guiado exclusivamente
por elas, sem quaisquer restri¢cdes, seria levado a inumeros infortinios. Surge
disso a necessidade da criagdo de um artificio: a convenc¢do. Apenas assim foi
possivel explicar a génese da justica e da sociedade - ja que essa explicagdo implica
na necessidade de considerar individuos em estado mais selvagens. A questao é:
como isso se relaciona com a formulacao da Magna Carta segundo a Histdria da
Inglaterra?

A Magna Carta: o esquema de justica do Tratado aplicado a analise da
lei na Historia da Inglaterra

Na Histdria da Inglaterra, Hume nos mostra seu lado historiador. Na verdade,

¢ notavel seu apreco pela historia. Conforme explica Wooton (1993), Hume

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



141

argumenta em favor da histéria®, defendendo que esta permite estar familiarizado
com assuntos humanos sem diminuir os sentimentos de virtude, diferente da
poesia - que exalta o vicio - e da filosofia, que falha em mover as paixdes. As suas
caracteristicas de historiador sdo, talvez, o que lhe impede de sustentar uma “teoria
da justica”, apesar de analisar o desenvolvimento da lei inglesa. Mas quais sao essas
caracteristicas? E por que isso impediria uma “teoria da justica”? Para Sheldon
Wein (1990), isso ocorre porque Hume teve grande influéncia no empirismo legal,
mas nao desenvolve uma “teoria” sobre o que é a lei ou sobre o que deveria ser,
conforme acredita ser a base para uma teoria da justi¢a. As teorias existem entre
os utilitaristas ou entre os contratualistas, por exemplo, mas Wein argumenta que
os utilitaristas e os contratualistas se interessaram em prescrever determinadas
regras e formulas, enquanto o fildsofo escocés estava interessado em descrever; e
complementa dizendo que Hume:

(..) ndo tinha interesse em qualquer teoria, ambas, do contratualismo e
do utilitarista, sdo sobre quais regras sociais devemos adotar, mas Hume
estava simplesmente interessado no porqué de fato adotarmos as regras
sociais que possuimos (Ibidem, p. 38).

Nosso interesse maior nao é seguir ou contrariar Wein acerca de uma possivel
teoria da justica em Hume, e sim deixar posto que a Histéria da Inglaterra, posto
que notamos os tracos descritivos do estilo humeano, é uma tentativa de analise
mais objetiva da lei inglesa.

Isso nao pode nos fazer pensar que Hume era completamente “neutro” em
questdes politicas e que assim teria abandonado a filosofia. E o contrario que se
mostra verdadeiro. A sua filosofia ndo desaparece na analise historica. Ora, sua tese
sobre a justica e a sociedade expostas no Tratado de maneira mais geral faz parte
da sua descri¢do da lei inglesa - em outras palavras, ele aplica e sustenta sua tese
na Histéria*. E justamente isso que o faz ir de encontro a muitas perspectivas de
sua época. Quando escreve sua obra, muitos debates tomavam afirmacgdes factuais

sobre o passado para sustentar suas posi¢des, mas sem o fazer criticamente. Assim,

[ulm dos propoésitos centrais de Hume era expor os mitos partidarios:
os partidos, assim como as religides, dependiam de reivindicacdes
histoéricas que poderiam ser submetidas a criticas imparciais. A detalhada
investigacdo histdrica de tais alega¢des poderia levar até conclusdes que
nenhuma pessoa sensata questionaria e poderia, nesse processo, fornecer
evidéncias que minassem definitivamente a retdrica dos politicos

3 Wooton faz referéncia ao ensaio de Hume intitulado Do Estudo da Histéria (Of the Study of History).

4 Apesar de ndo ser uma visdo unanime, seguimos a ideia de que h4, entre o Tratado e a Histodria,
uma continuidade sobre o pensamento acerca da justica.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



142

extremistas (Wooton, 1993, p. 288)°.

Logo, uma perspectiva historica imparcial ndo significa que ndo tenha
consequéncias politicas ou que ndo se posicione em favor de determinados pontos
- pois isso era inevitavel para derrubar os mitos partidarios - nem mesmo isso o
fez renunciar a filosofia, pois se se colocou como adversario desses mitos, foi em
razdes da maneira como sustentou a justica. A descricdo ndo é apenas o relato
do fendmeno tal como ele €, mas implica em uma apreensao do fendmeno e do
que ele pode ensinar, alterando a experiéncia em si. Através dessa maneira de
argumentar, Hume se contrapde a diversos outros autores e perspectivas em voga
na época, como a ideia de que a Magna Carta nada mais era do que a expressdo da
liberdade inglesa. Para Hume, a Carta ndo era expressao dessa liberdade, mas sua
causa - opondo-se, assim, a ideia de uma lei fundamental na Inglaterra, que seria
imemorial®. Além disso, o fildsofo demonstra que regras de justica firmes - isto
é, que ndo estivessem totalmente a mercé das vontades do rei - foram formadas
por um processo violento e jamais acordadas em pé de igualdade ou de maneira
totalmente racional.

Por isso, ao acompanhar os primeiros capitulos da obra, percebemos que a
nocdo de justica é constituida de maneira lenta e passa por uma série de regras
rudimentares. Hume inicia a obra a partir dos anglo-saxdes, e demonstra que uma
caracteristica desses povos mais barbaros era a arbitrariedade de qualquer atitude
ou julgamento justo, pois o poder legislativo ndo tinha grande importancia; o valor
maior era concedido ao judiciario, sendo que “a nacao era menos governada por leis
do que por costumes, que admitem grande latitude de interpretacao” (Hume, 2017,
p. 45). Disso resulta uma sociedade regulada pela violéncia e pela licenciosidade.
Alguma estabilidade por meio da lei s6 chegou ao solo britanico com a introducao,
por Guilherme, o Conquistador, da “lei feudal”, mas essa lei “era responsavel tanto
pela estabilidade quanto pelas desordens na maioria dos governos monarquicos da
Europa (Ibidem, p. 72). A lei feudal era “um sistema de apropriacao e de distribuicao
da propriedade entre os normandos, ao mesmo tempo em que uma organiza¢ao
militar capaz de assegurar a conquista dos normandos sobre os ingleses” (Limongi,
2015, p. 55).

A lei feudal foi uma maneira encontrada para garantir a estabilidade de um

5 Sobre essainterpretacgdo parcial com viés ideolégico dos partidos - os Tory e os Whig -, cf. Pimenta,
2017, p. 12. Na apresentacao a obra de Hume, Pimenta explana de maneira geral esse confronto
que motivou Hume a redigir uma histéria inglesa mais coerente e menos alinhada com interesses
particulares de determinadas ideologias partidarias.

6 Cf. Limongi, 2015.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



143

governo bastante duvidoso, uma vez que o Conquistador apenas deu ares de paz
e tranquilidade em uma conquista que foi violenta’. Contudo, Hume destacou os
pontos positivos dessa lei demonstrando que “a lei feudal nao foi (...) apenas um
instrumento de dominag¢do. Ela produziu ao mesmo tempo liberdade, ordem
e estabilidade” (Ibidem, p. 56). Mesmo partindo das inten¢des inescrupulosas
do Conquistador, a lei era um avan¢o para o governo politico e jurisprudéncia
inglesa, sendo o direito feudal uma importante contribuicdo normanda. Porém, tal
liberdade ndo partia do povo, e por isso mesmo essa lei ainda ndo estava adequada,
mas contribuiu para o desenvolvimento da justica e da liberdade - que teria como
marco histérico a Magna Carta.

O que chama a atenc¢do nessa Carta é a maneira como foi instituida, tornando os
ingleses sensiveis aos beneficios da mesma e aderindo, assim, a regras de conduta
para uma vida social mais pacifica, justa e livre — o que esta totalmente de acordo
com os principios formulados no Tratado. Acontece que sua formulagdo condiz
com a ideia que sustenta sobre a justica na obra anterior: “Hume mostra como a
Magna Carta, tendo sido produzida pelo interesse particular dos bardes, se tornou
objeto de interesse comum” (Ibidem, p. 61). Na Histdéria da Inglaterra, na parte que
concerne sobre Jodo de Inglaterra - foi sob seu reinado que a Carta foi instituida -
Hume esclarece como esse interesse particular dos bardes propiciou o beneficio de
todo o povo®.

Segundo Hume, a Carta “garantiu ou assegurou liberdades e privilégios muito
importantes a toda classe de homens do reino, ao clero, aos bardes e ao povo”
(Hume, 1983, p. 442). Porém, salienta que ela concedeu privilégios aos bardes,
como abatimentos no rigor da lei feudal, ou determinag¢des acerca de pontos
ignorados por essa lei - ou mesmo que ficaram ambiguos e arbitrarios. A questao
€ que se apenas privilégios aos bardes fossem concedidos pela Carta, dificilmente
ela se sustentaria ou pouco promoveria a liberdade. Era preciso, nesse documento

imposto ao rei, integrar os demais, e por isso

os bardes, que sozinhos impuseram ao principe essa carta memoravel,
foram obrigados a inserir nela outras cldusulas de natureza mais extensa
e mais benéfica: ndo podiam esperar o apoio [concurrence] do povo sem
compreender junto de seus proprios interesses, os interesses de uma classe
de homens inferiores; e todas as provisdes que os bardes pelo interesse

7 Hume esclarece a astdcia do rei normando, uma vez que enganou os ingleses e garantiu sua
autoridade por meios violentos. Apenas mais tarde, pontuou Hume, os ingleses se deram conta
de que “a inten¢do de Guilherme era destrui-los, e que haviam docilmente se entregado, sem
resisténcia, a um tirano e invasor em vez do soberano que esperavam ter com sua submissdo”
(Hume, 2017, p. 68).

8 A partir daqui fazemos uso da edigao inglesa da Histéria da Inglaterra.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



144

de sua causa eram obrigados a fazer a fim de garantir a administragio
livre e equitativa da justica, tendiam diretamente ao beneficio de toda a
comunidade (Ibidem, p.444).

Por isso, algumas clausulas contidas na Carta garantiam ndo apenas maior
seguranc¢a aos bardes, mas também aos seus vassalos. A Carta se tornou um marco
na historia da lei inglesa, sendo um dos mais importantes avancos para a liberdade,
uma vez que acabou atendendo uma parcela maior da populagdo, ndo restringindo
privilégios apenas a uma determinada classe poderosa de homens. Além de tornar
a interpretacdo sobre a justica mais rigorosa, menos arbitraria. A populacao em
geral desempenhou papel importante na conquista dos bardes sobre o rei, e ficaram
cientes dos beneficios que os privilégios dos primeiros poderiam lhe oferecer.
Claro que Hume sabia que a Carta ainda era um documento imperfeito, pois escrito
dentro do espirito daquela época, muitas coisas eram concisas e circunstancias
importantes nao foram consideradas, mas com o tempo era possivel gradualmente
averiguar o sentido de todas as expressdes ambiguas (Ibidem, p. 445). Assim,
era mister que esse documento fosse aprimorado, mas era impossivel negar sua

importancia:

[a] concessdo da Carta Magna, ou antes, sua redacdo final (pois ha um
consideravel intervalo entre uma coisa e outra), fomentou gradualmente
uma nova espécie de governo e introduziu alguma ordem e justica
na administragcdo (..). No entanto, a Carta Magna ndo introduziu o
estabelecimento de novas cortes, magistrados ou senados, tampouco
aboliu as antigas, ndo inovou na distribuicdo dos poderes no corpo politico
ou no direito publico do reino; tudo o que fez foi proteger, e meramente
por meio de clausulas verbais, contra inovagdes tiranicas tais que sdo
incompativeis com o governo civilizado, e, se forem muito frequentes,
com qualquer governo. Os barbaros abusos dos reis, talvez também dos
nobres, foram entdo contidos. Os homens adquiriram mais seguranga para
sua propriedade e para suas liberdades, e o governo aproximou-se um
pouco mais do fim para o qual fora instituido, a saber, a administracdo da
justica e a indiferente protecdo de todos os cidadaos (idem, 2017, p. 116).°

Nesse sentido, fica explicito que Hume nao esta propondo um sistema de justica
perfeito que deve ser aplicado a sociedade, e nem defendendo tal possibilidade. Ele
nos mostra, isso sim, que os interesses sociais nos forcam a construir um sistema
de justica e aperfeicoa-lo a partir das circunstancias impostas pela fortuna da vida
humana. O conjunto das duas obras permite conectar a ideia geral do Tratado com
as explica¢cdes de Hume sobre a jurisprudéncia inglesa. E por esse motivo também
que mesmo o filésofo ndo tendo presenciado situacdes drasticas de injusticas

- como as que assolariam a Inglaterra durante a Revolug¢do Industrial -, isso ndo

9 Aquiretornamos com a referéncia da edi¢do em portugués.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



145

invalida sua ideia. Uma investigacdo dessa, entretanto, precisou considerar que a
ideia geral exposta no Tratado aplicada aos ingleses se torna agora mais especifica
e estrita, pois deve considerar o contexto no qual se insere. Desse modo, a descri¢cdo
histérica e filoséfica do que é a justica e a lei ndo se tornam engessadas, sendo
uma mera reconstituicdo do processo de formacdo das mesmas, a descrigdo é
uma maneira de apreender os ensinamentos das experiéncias passadas a fim de
regular e condicionar os eventos futuros - e o proprio presente — a partir de regras

consolidadas que garantam a regra geral.'’

10 Como nos ensina Pedro Paulo Pimenta: “[m]as, como o autor deixa claro em diversos momentos,
ndo somente da Historia da Inglaterra como também de seus ensaios, essa histéria nao deve ser
confundida com uma reconstituicdo do passado em que este aponta inexoravelmente para um
futuro determinado e necessario. Assim como os eventos dados foram moldados por causas cuja
atuagdo poderia ter produzido outros efeitos, mediante a intervencdo de outras circunstancias,
igualmente fortuitas, nada garante que o estado atual da politica inglesa ird perdurar. Como quer
que seja, os eventos que estdo por vir serdo condicionados, em alguma medida, pela natureza
da Constituicdo inglesa, e pelo modo como esta regula as relagdes entre o rei, a aristocracia
proprietaria de terras e a classe comerciante - dai a necessidade de conhecer essa constituicio, e
a historia de sua formagdo, com o maximo de precisdo possivel” (Pimenta, 2017, p. 70).

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



146

Referéncias Bibliograficas

HAAKONSSEN, K. The Structure of Hume’s Political Theory. Em: D. F. Norton (org.), The Cambridge
Companion to Hume. Cambridge: Cambridge University Press, 1993.

HUME, D. Histdria da Inglaterra: da invasdo de Julio César a Revolugao de 1688. Tradugdo e notas de
Pedro Paulo Pimenta. 2a. ed. Sdo Paulo: Unesp, 2017.

. History of the England (v. I). lllinois: Liberty Classics/Liberty Fund, 1983.

. Tratado da Natureza Humana. Traducdo de Déborah Danowski. 2a ed. Sdo Paulo: Editora
Unesp, 2009.

LIMONGI, M. L. O Volume I da Histéria da Inglaterra e o Debate Constitucional Inglés: Hume contra a
ideia de lei fundamental. Cadernos de Filosofia Alemd, v. 20, n. 2, p. 37-65, 2015.

PIMENTA, P. P. Apresentacdo. Em: D. Hume, Historia da Inglaterra: da invasdo de Julio César a
Revolucdo de 1688. Tradugido e notas de Pedro Paulo Pimenta. 2a ed. Sdo Paulo: Editora Unesp,
2017.

SEN, A. A Ideia de Justica. Tradugdo de Denise Bottmann e Ricardo Doninelli Mendes. Sdo Paulo:
Editora Cia das Letras, 2011.

WEIN, S. David Hume and the Empiricist Theory of Law. Em: , Man and Nature, v. 9, p. 33-44,
1990.

WOOTON, D. David Hume, “the historian”. Em: D. F. Norton (org.), The Cambridge Companion to Hume.
Cambridge/New York: Cambridge University Press, 1993.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



