
volume 1 número 1
junho de 2025

CADERNOS
AMAPAENSES
 

deFILOSOFIA



Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, Macapá: Universidade 
do Estado do Amapá, jan-jun. 2025.

145 p. 

Semestral

1. Filosofia.
I. Periódico; II. Universidade do Estado do Amapá.

CADERNOS
AMAPAENSES
 deFILOSOFIA



Cadernos Amapaenses de Filosofia é um periódico do Colegiado de Filosofia da Universidade do 
Estado do Amapá, Brasil. Tem a missão de publicar trabalhos filosóficos originais e de excelência, 
contribuindo para o desenvolvimento da pesquisa filosófica no Norte brasileiro.

Editores
Anderson Kaue Plebani (Universidade do Estado do Amapá - UEAP, Brasil)
Mirian Monteiro Kussumi (Universidade do Estado do Amapá - UEAP, Brasil)

Comitê Científico
Prof. Dr. Agemir Bavaresco (Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul - PUC, Brasil), 
Prof. Dr. Alexander Weller Maar (Universidade do Estado do Amapa - UEAP, Brasil), Prof.ª Dr.ª Carla 
Rodrigues (Universidade Federal do Rio de Janeiro – UFRJ, Brasil), Prof.ª Dr.ª Cecilia Abdo Férrez 
(Universidad de Buenos Aires, Argentina), Prof.ª Dr.ª Claudia Pellegrini Drucker (Universidade 
Federal de Santa Catarina – UFSC, Brasil), Prof. Dr. Daniel Leonard Everett (Bentley University, 
EUA), Prof. Dr. Danilo Vaz-Curado Ribeiro de Menezes Costa (Universidade Católica de Pernambuco 
- UNICAP, Brasil), Prof. Dr. Ernani Chaves (Universidade Federal do Pará – UFPA, Brasil), Prof. Dr.  
Gerson Francisco de Arruda Júnior (Universidade do Estado do Amapa - UEAP, Brasil), Prof. Dr. 
Itamar Soares Veiga (Universidade de Caxias do Sul – UCS, Brasil), Prof. Dr. Jean-Pierre Cardoso 
Caron (Universidade Federal do Rio de Janeiro – UFRJ, Brasil), Prof. Dr. José Adnilton Oliveira 
Ferreira (Universidade do Estado do Amapa - UEAP, Brasil), Prof. Dr. José Renato Polli (Universidade 
Estadual de Campinas – UNICAMP – e Universidade de Sorocaba – UNISINOS, Brasil), Prof. Dr. Luis 
Fernando Biasoli (Universidade do Estado do Amapa - UEAP, Brasil), Prof. Dr. Maicon Reus Engler 
(Universidade Federal do Paraná - UFPR, Brasil), Prof. Dr. Miguel Ángel Rossi (Universidad de 
Buenos Aires, Argentina), Prof. Dr. Rudinei Borges dos Santos (Universidade do Estado do Amapá - 
UEAP, Brasil), Prof. Dr. Sergio Rodero Cilleros (Universidad de Salamanca, Espanha)e Prof. Dr. Sidnei 
Ferreira de Ares (Centro Universitário Assunção - UNIFAI, Brasil).

Avaliadores
Adeilson Lobato Vilhena, Bruno Jose Bezerra Ribeiro, Carlo Arturo Zarallo Valdés, Caroline 
Castagnetti Felizardo, Cesar Augusto Mathias de Alencar, Dilneia Rochana Tavares do Couto, Fabio 
Belli, Felipe Ramos Gall, Gabriel Debatin, Gerson Francisco de Arruda Junior, Janilson Pinheiro 
Barbosa, José Adnilton Oliveira Ferreira, Luis Fernando Biasoli, Norton Gabriel Nascimento, Pablo 
Ramos de Azevedo, Rafael e Silva Lima, Rodrigo B. G. Benevides, Uriel Massalves de Souza do 
Nascimento e Vinícius Rodrigues Maione.

Endereço
Colegiado de Licenciatura em Filosofia da Universidade do Estado do Amapá (UEAP)
Avenida Presidente Vargas, n. 650, Centro | CEP: 68.900-070 | Macapá, Amapá, Brasil.



Sumário

Poetas e Filósofos: mediadores entre deuses e humanos

José Gabriel Manfredi de Lacerda ���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������  6

Percepção e Comportamento: possibilidades de compreensão da 
relação corpo e consciência

Rafaela Ferreira Marques ����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������  21

Apontamentos sobre Desafios Filosóficos para uma Articulação dos 
Saberes Indígenas

Carlo Arturo Zarallo Valdés ������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������  41

Tarkovski: arte cínica, vida estética

Douglas Gadelha Sá ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������  58

A Relevância do Ato Narrativo para o Reconhecimento de Si e do Outro 
no Pensamento de Paul Ricœur

Wellington Santos Pires ������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������  77

A Alegoria como Princípio Hermenêutico: o audacioso método de 
interpretação da Escola de Alexandria

Gerson Francisco Arruda Júnior ������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ 100

Philía Aristotélica no Grande Sertão: Veredas

Ricardo Silva Oliveira; Alex Wagner Leal Magalhães ���������������������������������������������������������������������������������������� 115

A Justiça como Virtude Artificial e sua Relação com a Magna Carta em 
David Hume

Lorena Ferreira dos Santos; Paulo César Jakimiu Sabino �������������������������������������������������������������������������������� 134



Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 5, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Editorial

Inaugura-se nestas palavras uma revista acadêmica filosófica. Toda revista 
nasce da confiança na leitura. Aquelas revistas que são filosóficas nascem ainda da 
confiança no pensamento. Em contexto no qual o pensar humano está ameaçado 
pela sobrepujação do cálculo e a leitura é progressivamente encurtada, a criação 
de uma revista filosófica exige uma confiança de outro tipo: a confiança na 
possibilidade da transformação.

Ambos editores do atual número somos recém chegados ao estado 
do Amapá. Trouxemos conosco a motivação e o compromisso de exercer a 
profissão filosófica com nosso máximo. Encontramos aqui pessoas ainda mais 
motivadas e comprometidas. Dentre outros fatores desta soma, o resultado foi o 
comprometimento com uma transformação: criar a primeira revista acadêmica de 
filosofia deste estado.

Assim, os Cadernos Amapaenses de Filosofia surgem de esforço e cuidado 
coletivos. Vinculado ao Colegiado de Licenciatura em Filosofia da Universidade 
do Estado do Amapá, este periódico foi idealizado pelos professores vinculados 
ao referido colegiado. Eles confiaram, confiam e continuarão confiando que estes 
Cadernos se estabelecerão como mais um importante ponto de convergência entre 
pensamento e leitura no Norte brasileiro.

Neste primeiro número, fomos agraciados pela contribuição de filósofos 
profissionais de todo o Brasil. Dentre estes profissionais, somos especialmente 
gratos a cada proponente por confiar a nós seu valioso trabalho; a gratidão se 
estende também a cada avaliador por confiar a nós seu precioso tempo. Essa 
expressão de gratidão não é vão formalismo. Pois a um “periódico” ainda sem 
periodicidade, a uma “publicação” ainda sem número publicado, a esse não-ser em 
vias de ser só se pode confiar. E se estas palavras hoje estão registradas em uma 
edição, é porque não só houve confiança, mas a inestimável disposição do confiar 
pôde encontrar aqui sua retribuição.

Prof. dr. Anderson Kaue Plebani 
(Universidade do Estado do Amapá)

Profa. dra. Mirian Monteiro Kussumi 
(Universidade do Estado do Amapá)



Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Poetas e Filósofos: mediadores entre deuses e 
humanos

José Gabriel Manfredi de Lacerda *

Recebido em março de 2025. Aceito em maio de 2025.

Resumo: O presente artigo tem por finalidade traçar paralelos entre o modo como os poetas, 
especialmente Homero e Hesíodo, concebiam a relação dos deuses com os humanos e o papel do aedo 
nessa comunidade e a função do político-filosofo diante das realidades divinas no diálogo platônico 
Político. Nossa proposta é demonstrar que, não obstante as diferenças naturais entre a literatura e a 
filosofia, sobretudo a de Platão, na Grécia Antiga, ambas compreendiam que na sociedade humana 
havia algum sujeito privilegiado, responsável por realizar ou aprofundar o vínculo entre as coisas 
perenes e as coisas efêmeras, entre os imortais e os mortais. Assim, dividimos nosso trabalho em 
três partes: a primeira será destinada a analisar os épicos homéricos e compreender qual o contexto, 
conteúdo e escopo da obra, a fim de entender como o poeta, instrumento das Musas, se apresenta; em 
seguida, nos voltaremos para a poesia hesiódica, buscando ver nas obras o processo revelatório que 
parte dos deuses e chega aos humanos pelo poeta, escolhido pelas Musas, para declarar o que fora 
desnudado; por fim, investigaremos o pensamento de Platão, tendo como recorte o diálogo Político, 
com o desejo de compreender qual a função fundamental do político ideal, o qual, ao nosso ver, é a 
mesma do poeta na literatura arcaica, qual seja, o de mediador entre o mundo divino e o humano.

Palavras-chave: filosofia grega; literatura grega; política; metafísica; Platão.

Abstract: This paper has the purpose to draw parallels between the way as the poets, mainly Homer 
and Hesiod, conceived the relation of gods with the human being and the role of the aedus in this 
fellowship, and the function of the philosopher-politician in face of those divine realities in the 
platonic dialogue Statesman. Our proposal is demonstrate that, nevertheless the natural difference 
between literature and philosophy, especially that of Plato, in the Ancient Greece, both literature and 
platonic philosophy understood that in the human community there are a sort of person who could 
mediate and fulfil that relatioship between the eternal and ephemeral things, between immortals and 
mortals. Thus, we divided this work at three parts: first of all, we will look into homeric epics in order 
to comprehend how the poet, tool of the Muses, presents himself; then, in the second part, we will turn 
to the hesiodic work, seeking to understand the revelation process in the poems, that beginning in the 
divine world and arrive to the human being through of the poet, chosen by the Muses to declare what 
was unveiled; finally we will investigate the Plato’s thought, using as a base the dialogue Statesman, 
wishing to comprehend what is the fundamental role of the ideal politician, which, in our view, is the 
same of the poet in the archaic literature, that is mediate the relation between the god’s world and 
the human’s world.

Keywords: Greek Philosophy; Greek Literature; politics; metaphysics; Plato.

* Graduado e Mestre em História pela Universidade Estadual do Ceará (UECE), e Doutorado em 
Filosofia pela Universidade Federal do Ceará (UFC). E-mail: gabrielmanfredi777@gmail.com ; 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7560-6432 .



7

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Introdução

Muito se fala do “milagre grego”, a partir do qual a luz da razão surgiu na 
história, desvencilhando-se dos mitos de outrora. Porém, há um bom tempo, a 
ideia de que a poesia arcaica representava um mero conjunto de crenças ingênuas 
acerca do mundo (Kirk et al., 1983) não é considerada precisa. Em um trabalho já 
consagrado, Leon Robin vê nas mais antigas expressões literárias “um esforço do 
pensamento grego em coordenar e formular em concepções, num âmbito geral, os 
dados da consciência coletiva”.1

Tal como a poesia, a filosofia nasce como um modo particular de compreender 
e expressar a realidade posta, seja ela social, política, religiosa. Assim, seria não 
apenas anacrônico classificá-las hierarquicamente e as separar como blocos 
históricos estanques, mas objetivamente equivocado. A complexidade da poesia em 
seus modos de simbolização da experiência humana e suas influências na filosofia 
são fatos dignos das mais exaustivas considerações. Este é, pois, o propósito geral 
deste artigo: a partir de um dado recorte, traçar um paralelo entre o papel social 
e espiritual do poeta e o do filósofo, a fim de contribuir para o esclarecimento das 
relações entre o canto do aedo e a contemplação silenciosa do amante da sabedoria.

Para tanto, faremos algumas escolhas metodológicas para viabilizar nossa 
investigação. Em primeiro lugar, desejamos analisar os trabalhos de Homero em 
seu contexto histórico e destacar, nas suas duas principais obras, Ilíada e Odisseia, 
qual a função desempenhada pelo poeta naquele mundo. Em seguida, esse mesmo 
expediente será estendido aos trabalhos de Hesíodo, a saber, Teogonia e Os 
Trabalhos e os Dias. Ao cabo, proporemos uma interpretação do diálogo platônico 
Político, fazendo algumas referências à República. Nossa proposta é demonstrar 
que tanto nas produções literárias examinadas quanto no texto de Platão, o poeta 
e o filósofo desempenham (ou são chamados a desempenhar) o papel de intérprete 
dos deuses, mediadores entre aquilo que é ou diretamente revelado pelos numes 
ou contemplado com base no labor intelectual.

O poeta no mundo heroico

Quem foi Homero? Em que contexto foram produzidas suas obras? Qual seu 
conteúdo e finalidade? Algumas dessas perguntas simplesmente não têm respostas 
definidas e talvez permanecerão sem as possuir; constituem o que Gregory Nagy 
chamou de “questões homéricas”. Em primeiro lugar, o que podemos afirmar é que, 

1 “(…) d’un effort de la pensée grecque pour coordonner et formuler en conceptions d’une portée 
général les donées de la conscience collective” (Robin, 1932, p. 22).



8

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

no princípio, os poemas foram transmitidos de modo complemente oral, uma vez 
que o alfabeto grego, baseado no fenício, só foi estabelecido por volta dos séculos IX 
e VIII a.C. (Lefèvre, 2013, p. 84). Como afirma West (2001, p. 11) a respeito da Ilíada: 
“[a] linguagem e o estilo épico, com seus extensos elementos formulares, formaram-
se claramente em uma tradição oral”. Sua constituição é, pois, viva, dinâmica: é um 
texto que se constrói na performance (cf. Nagy, 2021, p. 27). Enquanto tradição oral, 
é necessariamente não fixo, ao menos até ser escrito efetivamente, de modo que 
sua autoria é determinada pela autoridade da desenvoltura e textualidade do aedo 
(idem, ibidem, p. 29). Assim, os épicos são um conjunto de histórias perpassadas, 
contadas e recontadas por diversos autores, fazendo com que seu conteúdo ecoe 
tempos muito mais remotos do que aqueles em que foram fixados positivamente. 
Logo, uma resposta provisória à primeira questão aqui levantada pode se impor: 
não se sabe quem foi de fato Homero; se um ou mais aedos. Sua identidade é tão 
lendária quanto a de Hércules ou Minos. No entanto, retornaremos à pergunta 
depois a fim de entender que imagem as obras deixam do poeta Homero.

Outro tema interessante a se pensar é as características sociais historicamente 
ambíguas retratadas pelos poemas, pois quando pensamos em Grécia lembramos 
da democracia (demokratia), do povo (demos) em assembleia (eklésia), dos arcontes 
(arkhontes); decerto, algumas dessas imagens estão presentes nos textos, mas 
outras não. Por exemplo, quando observamos os líderes do exército aqueu, vemos a 
figura do ánax: “O plano do Cronida se cumpria, desde o momento que a lide afasta 
o Atrida, líder do exército (te ánax ándon), de Aquiles” (Ilíada, 1.5-7). Agamemnon 
é o soberano, o ánax, o senhor do exército. Tal denominação é própria dos séculos 
XIV e XIII, no Período Micênico, cuja organização social orbitava o palácio real, 
residência daquele responsável por tudo governar. Nas palavras de Claude Mossé ao 
se referir à estrutura política da organização palaciana de Micenas: “[à] sua cabeça, 
temos um soberano que usa o título de wanax ou ánax, que dá a ideia de congregar 
nas suas mãos toda a autoridade política e religiosa” (Mossé, 1984, p. 26). Ademais, 
o palácio centraliza todas as atividades, sejam administrativas, políticas, religiosas 
ou econômicas (Vernant, 2022, p. 24). A esse respeito, o próprio texto homérico 
dá testemunho, pois Agamemnon é tanto líder militar quanto sacerdote: em dada 
altura da batalha, é o filho de Atreu quem lidera os demais reis num rito dedicado a 
Zeus (Ilíada, 3.266-301).

Na contraparte desse arcaísmo, há, nas obras, sinais de aspectos mais recentes. 
Como bem observa Luce, “é claro para Homero e sua audiência que a pólis é vista 
como a forma típica de comunidade humana”.2 Consoante a isso, Vidal-Naquet 

2 “But it is clear that for Homer and his audience the polis is regarded as the typical form of human 



9

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

(2001, p. 34) afirma que, a partir da organização hierárquica dos homens e dos 
deuses, o épico nos permite concluir que o poema seria em parte ininteligível sem 
a noção de pólis. Destarte, é provável que as epopeias tenham sido construídas 
desde o final do Período Micênico (séculos XIII e XII), levando consigo camadas 
de sedimentos produzidas pelas experiências do mundo helênico, além do pendor 
artístico próprio de seus autores.

Assim, os poemas não podem ser vistos somente a partir de uma lente apenas 
literária, ou somente histórica, ou exclusivamente simbólica, pois, em sua grandeza 
artística, mesclam elementos de vários aspectos da vida, desde aqueles ligados à 
realidade cotidiana daquele tempo, a outros que remontam a um passado remoto 
ou puramente imaginado. Por isso, afirmar,

(...) na crítica homérica, que o ‘mundo’ ou a ‘visão de mundo’ que emerge 
da estrutura da Ilíada e da Odisseia é a construção de um homem em uma 
época e em um lugar, ou, de qualquer forma, de muitos homens de muitas 
épocas e muitos lugares, é arriscar uma horizontalização do processo 
da criação da poesia oral, que requer uma análise na dimensão tanto da 
diacronia quanto da sincronia (Nagy, 2021, p. 20).

Tendo respondido brevemente às duas primeiras questões, desejamos dedicar 
algumas linhas para a questão seguinte, antes de retornar ao problema a respeito 
de quem foi Homero.

Os textos narram diversas histórias que sempre orbitam um enredo principal. 
No caso da Ilíada, narra-se a jornada de Aquiles no último ano da Guerra de Troia. 
Do seu rompimento com o exército aqueu, ao seu retorno diante da morte de 
seu amigo Pátroclo e vitória sobre o herói adversário, Heitor, a Ilíada nos conta 
uma história de constante sublevação, um clima instável, uma ameaça de stásis3 
constante, seja no mundo dos homens, seja no mundo divino, pois, à revelia de Zeus, 
muitos outros deuses agiram. Por outro lado, a Odisseia conta a história de Odisseu 
- ou Ulisses, na versão latina -, o qual, após os dez anos de guerra em Troia, delonga 
mais uma década para conseguir retornar ao solo pátrio, Ítaca, que definhava por 
causa dos pretendentes de sua esposa. Em suma, vemos na história de Ulisses 
o herói astuto e resiliente, desejoso de voltar a sua terra para não padecer como 
indigente, ao mesmo tempo que o vemos sofrer com as investidas dos deuses 

community” (Luce, 1978, p. 8).

3 Στάσις: Conforme o dicionário de Grego Lidell-Scott (1996), o termo grego tem alguns significados, 
podendo indicar lugar, assentamento, habitação. Contudo, em Homero e na época Clássica, como 
podemos observar nas obras políticas de Aristóteles, o termo passa a ser sinônimo de pólemos, 
disputa, conflito, geralmente usado para descrever um conflito dentro da pólis, uma secessão. 
O mesmo indica o dicionário Sopena (Yarza, 1989) para o radical στάς: desacordo, discórdia, 
sublevação.



10

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

antipáticos a ele. Em ambas as obras, é patente a dependência do mundo mortal 
em relação ao divino. Todos os conflitos na pólis dos teucros é nada mais que o 
desenrolar dos planos de Zeus, o pai dos deuses e dos homens: “O plano do crônida 
se cumpria” (Ilíada, 1.5). Da mesma maneira, na Odisseia, o retorno de Ulisses só 
é possível mediante a autorização dos deuses, em especial Zeus, pois “é moira de 
Odisseu rever quem ama em casa, de alta cumeeira, no rincão de antepassados” 
(Odisseia, 5.41-42). Portanto, tais obras fornecem um modo particular de conceber 
o cosmos. Segundo Heródoto, foram os poetas, precisamente Homero e Hesíodo, 
que deram aos gregos os deuses, suas funções e genealogias (Histórias, 2.53). 
Além disso, é amplamente sabido que os épicos, através dos personagens heroicos, 
fornecem modelos éticos a serem seguidos:

[o] exemplo dos heróis famosos tornou-se parte essencial da ética e 
da educação. A vida do herói incorporava o paradigma, a partir do 
qual as novas gerações pautavam seu comportamento. Esta forma de 
educação esteve presente em toda a história do povo grego. O exemplo 
e a imitação (mimeses) representavam a categoria fundamental da vida 
e do pensamento gregos; mesmo mais tarde, quando os ideais já não 
eram incorporados por figuras míticas, mas pelas categorias abstratas da 
filosofia (Georgen, 2006, p. 187).

Assim, Homero pôde dar ao universo helênico uma visão do cosmos, bem 
como modelos práticos a guiarem as ações cotidianas, sobretudo as que envolvem 
disputas militares; como afirma Gregory Nagy (2013, p. 28), os gregos antigos 
consideravam a Ilíada e a Odisseia como “o pilar de sua civilização”. Então, nos 
cabe perguntar: se se foi produzido a genealogia dos deuses, bem como suas 
personalidades e suas funções, e, junto a isso, foi moldado um paradigma ético que 
correspondesse à relação dos homens com as divindades, quem era a pessoa que 
comunicava isso? Então, assim se apresentava o poeta: Homero, aquele cujo canto 
provém de uma realidade divina.

Que ele não tenha sido de fato um só poeta ou mesmo que tenha existido é 
uma dúvida renitente, como vimos. Porém, isso não implica que a figura do poeta 
esteja ausente nos textos. Ainda que de modo latente, podemos vislumbrar algo de 
sua identidade; não sua existência histórica, factual, mas seu ser poeta. O que isso 
significa?

Em certa altura da Ilíada, enquanto narrava os acontecimentos de forma 
quase completamente impessoal, as seguintes frases são ditas: “[d]izei-me, Musas, 
donas da morada olímpica, que teucro ou socio ínclito se contrapõe inicialmente a 
Agamemnon?” (Ilíada, 11.218-220). Passagem curta, perdida no meio da agitação 
do enredo, mas notável pela sua substância. Seja qual for, o quão pequeno seja o 



11

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

detalhe, nada escapa às Musas, as quais, por sua vez, são as senhoras da palavra 
do poeta. E somente através de seu poder que o aedo é capaz de contar e cantar, 
de lembrar e conhecer o mais íntimo das coisas. A ele foi dado, pelos deuses, pelas 
Musas, o poder de contemplar a realidade, saber o que se passava não apenas 
na cidade dos homens, mas também na pátria divina. Mais explícita se mostra a 
Odisseia acerca disso:

[o] homem multiversátil, Musa, canta, as muitas errâncias, destruída Troia, 
polis sacra, as muitas urbes que mirou e mentes de homens que escrutinou, 
as muitas dores amargadas no mar a fim de preservar o próprio alento 
e a volta aos sócios. Mas seu sobre-empenho não os preservou: pueris, 
a insensatez vitima-os, pois Hélio Hiperiônio lhes recusa o dia da volta, 
morto o gado seu que eles comeram (Odisseia, 1.1-9).

Ou seja, é ao poeta que as Musas darão o privilégio de vislumbrar o íntimo 
do real, de compreender as dores amargadas, a mente dos homens, mesmo 
aquilo que o sol privou de luz está à mercê da sabedoria do poeta, pois esta não 
é realmente dele, mas provém dos deuses: “Filha de Zeus, começa o canto de 
algum ponto!” (Odisseia, 1.10). Em suma, para Homero, ou “Homeros”, enfim, para 
os poetas, seus cantos sequer lhes pertenciam; deles só tinham a voz, porquanto 
seu conteúdo era completamente divino. Em última instância, eram as Musas que 
narravam, utilizando-os como simples instrumentos. Assim, podemos sumarizar 
a relação pretendida entre os poetas e o resto da sociedade, que tinha neles a 
ferramenta de preservação dos paradigmas religiosos, políticos e morais: tal como 
os poetas dependem das musas para receberem a verdade através do canto, os 
demais dependiam dos poetas para lhes dizer aquilo que os deuses desejaram 
falar. Isso é corroborado com a clássica interpretação de Marcel Detienne (2003, 
p. 23), segundo a qual o poeta é “funcionário da soberania ou louvador da nobreza 
guerreira, o poeta é sempre um ‘Mestre da Verdade’. Sua ‘Verdade’ é uma ‘Verdade’ 
assertórica: ninguém a contesta, ninguém a contradiz”.

Hesíodo e a contemplação da realidade

Nascido na Beócia, Hesíodo é associado aos séculos VIII e VII a.C., momento 
no qual as famosas cidades da Época Clássica começaram a se organizar (Werner, 
2022, p. 9). Sua identidade é mais conhecida que a de Homero, além do que seus 
trabalhos contêm aspectos mais populares, como em Os Trabalhos e os Dias, que 
foca na valorização do trabalho e nos modos adequados de cultivo e de propiciar 
oferendas aos numes. Mais populares, porém mais organizados também, pois 
“ele oferece uma exposição mais sistemática de seu pensamento e descrevem um 



12

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

mundo pós-heroico, Hesíodo deve estar mais próximo de nossas preocupações”.4

O mundo de Hesíodo mostra-se um pouco diverso daquele retratado por 
Homero: a figura do ánax dá lugar ao basileus, não mais um soberano cuja vida 
palaciana era o centro das organizações sociais. Em tempos remotos, esse basileus, 
ou pa-si-reu, era parte de uma aristocracia submetida ao soberano (Mossé, 1984, p. 
26). Contudo, em virtude de um grande fluxo migratório, nos quais estão a expansão 
dos dóricos na região da Hélade (Vernant, 2022, p. 41), mudanças políticas 
e sociais profundas começaram a se desenvolver, pondo em xeque a enorme 
estrutura palaciana de Micenas, cuja queda é datada no Período do Bronze Tardio 
(Camp, 2004, p. 20). A partir de então, os estabelecimentos humanos reduzem seu 
tamanho e seu alcance, fazendo do basileus o seu líder, porém ele “já não é mais 
este personagem quase divino cujo poder se manifesta em todos os planos; seu 
encargo limita-se ao exercício de certas funções sacerdotais” (Vernant, 2022, p. 45). 
É justamente nesse período de retração material que, a certa altura, o alfabeto e a 
escrita retornam às terras gregas, por volta dos séculos IX e VIII (Hall, 2014, p. 56).

É nesse mundo que especula Hesíodo acerca dos deuses. Ambos os poemas, 
Teogonia e Os Trabalhos e os Dias, se dedicam a explicar, em maior ou menor 
medida, a composição e estrutura do mundo divino; o segundo dando mais ênfase 
na ética de uma vida rural. É interessante notarmos que, tal como Homero, o poeta 
beócio tem o desejo de fornecer modelos, paradigmas a serem aceitos e seguidos. 
Isto é muito claro quando olhamos para as exortações que ele dirige a seu irmão 
Perses e aos basileis devoradores de presentes (Basileás dorophágous): “Pouco 
se preocupa com contendas e assembleias quem dentro não encerra suficiente 
sustento” (Os Trabalhos e os Dias, v. 30-31). Após criticar seu irmão, o poeta desfere 
duras palavras contra aqueles reis cuja ambição desmedida levava-os a tomar o que 
não lhes era de direito, porquanto, “tolos, não sabem quão maior é a metade que 
o todo, nem quão grande valia há na malva e no asfódelo” (op. cit., v. 40-41). Mas 
quanta petulância, não? Como poderia um simples poeta com tanto vigor lançar tão 
duro julgamento contra seus líderes, contra os chefes políticos de sua comunidade? 
Na verdade, seu poder se situa além do mundo dos homens.

Logo no início de Os Trabalhos, podemos ver de onde Hesíodo extrai sua 
autoridade, a qual se põe mesmo acima da dos reis, dando ao poeta a capacidade 
de francamente os censurar: “Musas da Piéria, que com cantos glorificam, vinde e 
narrai de Zeus, vosso pai louvando” (op. cit., v. 1-2). Ou seja, não é Hesíodo o autor 
das histórias, no fundo nem mesmo ele é quem as canta: seu conteúdo provém do 

4 “(...) he offers a more systematic exposition of his thought and describes a post-heroic world, 
Hesiod may be closer to our concerns” (Clay, 2002, p. 2).



13

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

alto Olimpo, da morada dos deuses. Zeus, senhor e chefe do cosmos, através das 
Musas, dá ao poeta a possibilidade de conhecer e descrever a realidade, sua palavra 
é divina. Portanto, é Hesíodo o verdadeiro “sacerdote” e é ele quem de fato detém 
a palavra verdadeira, a autoridade dada pelos numes. Isso fica ainda mais claro 
quando olhamos para a Teogonia, cujo escopo é contar em detalhes o nascimento, 
as obras e a vida dos deuses. Vejamos a seguinte passagem:

[s]im, então essas [as Musas] a Hesíodo o belo canto ensinaram, 
quando apascentava cordeiros sob o Hélicon numinoso. Este discurso, 
primeiríssimo ato, dirigiram-me as deusas: “Pastores rústicos, infâmias 
vis, ventres somente, sabemos falar muito fato enganoso como genuíno, e 
sabemos, quando queremos, proclamar verdades”. Assim falaram as filhas 
do grande Zeus, as palavras ajustadas, e me deram o cetro, galho vicejante 
de louro, após o colher, admirável; e sopraram-me voz inspirada para eu 
glorificar o que será e foi (Teogonia, v. 22-32).

Podemos, a partir do trecho, depreender algumas coisas. No introito, 
percebemos que foram as Musas que a Hesíodo se dirigiram, o ensinando o belo 
canto (kalés èdídasxan àoidén) enquanto ele simplesmente laborava, apascentando 
seus animais. Em seguida, dirigiram-se as deusas a ele afirmando que muitas coisas 
símiles a verdade podem elas dizer, tanto quanto coisas verdadeiras. Aí surge 
uma questão: podem elas ter mentido para o poeta do começo ao fim? De modo 
geral, sim. Aqui devemos creditar Jaa Torrano por sua interpretação precisa dessa 
passagem em Mito e Verdade em Hesíodo e Platão (1998). As Musas demonstram 
a profunda superioridade do mundo divino em relação ao nosso, de modo que 
o saber humano está infinitamente graduado abaixo dos seus. A passagem, 
pois, indica uma dependência primária dos homens em relação aos deuses: os 
primeiros, necessitam da nutrição, seja ela material seja espiritual, os segundos 
são absolutamente plenos (“Pastores rústicos, infâmias vis, ventres somente”). 
Ainda no mesmo trecho, as divindades estabelecem graus de verdade: da similitude 
(homoía) às coisas enganosas, falsas (pseúdea pollá), passando pela Etymoisin, 
aquela verdade verificável pelos homens, à verdade mesma (alethéa), sendo esta 
a presença mesma da coisa, uma ausência de esquecimento, um desvelar - visto 
que a palavra é formada pelo alfa privativo mais o radical Léthe, cuja tradução 
indica esquecimento, olvido, oblívio (idem, ibidem, p. 18). Então, a verdade seria 
precisamente re-velação, um desnudamento daquilo soterrado pela obscuridade, 
processo que seria desenvolvido no poeta diretamente pelas Musas, filhas de Zeus 
com a Memória. Isto é confirmado com o trecho final do excerto acima, pois, como 
símbolo dessa eleição, as deusas dão a Hesíodo um ramo de louro, representando o 
cetro que era dado ao soberano antigo, ao ánax.



14

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Com isso, fica claro de onde vem o poder e a capacidade do poeta de 
vislumbrar o íntimo do real, as coisas que foram e que serão. Os deuses, em sua 
sublime plenitude, decidem para qual dos efêmeros mortais revelar a verdade: este 
é o poeta. Seu cantar é divino, é sobre-humano, mas também memória social viva: 
“é pela voz dos poetas, que o mundo dos deuses, em sua distância e estranheza, é 
apresentado aos humanos, em narrativas que põem em cena as potências do além 
revestindo-as de uma forma familiar, acessível à inteligência” (Vernant, 2006, p. 15).

Novamente, a dependência dos homens em relação aos deuses é colocada em 
paralelo com a dependência dos homens em relação à revelação cantada pelos 
poetas. No entanto, seria isso propriedade das produções literárias da Grécia 
Arcaica? Os Filósofos não romperam com todo o modus de pensar fantasioso dos 
aedos? Nós cremos que, apesar da mudança, profunda e de grande importância 
para a história intelectual, traços foram mantidos. Essa relação com o mundo 
divino, em nossa perspectiva, ainda está vivamente presente na filosofia, mas agora 
mediada pelo sábio, que não mais relatará mitos (mythoí), mas buscará descrever a 
realidade divina na medida de suas capacidades racionais, através de seus discursos 
logicamente estruturados (logoi). Contudo, essa nos parece ser uma mudança 
formal, porquanto será uma diferença sobretudo de linguagem, mas materialmente 
será o mesmo papel: o de mediar aquilo que os deuses deixam revelar, seja através 
de uma contemplação direta ou intelectual da realidade que se situa além. Ao 
lermos o texto proposto de Platão, veremos que ele se enxergava tal qual Homero 
e Hesíodo o faziam, e acreditamos ser isto não uma mera coincidência, mas um 
aspecto comum na compreensão de si e do cosmos compartilhado pelos poetas e 
pelo filósofo de Atenas.

O Político e os deuses

O diálogo Político de Platão é um texto cuja data é difícil de precisar. Pelo seu 
estilo, é geralmente tido como um produto tardio de sua atividade filosófica, como 
já reconhecera A. E. Taylor (2011, p. 371) em obra já clássica do início do século 
XX. Do mesmo modo, classifica um comentador mais recente, Franco Trabattoni, o 
qual denomina o Político como texto representativo do “último pensamento político 
de Platão” (Trabattoni, 2010, p. 275). O diálogo deveria ser o penúltimo de uma 
série de reflexões a respeito da definição do Sofista, do Político e do Filósofo. Os 
dois primeiros são amplamente estudados, o último sequer foi escrito. Decerto, 
muitas hipóteses para essa lacuna foram levantadas, seja a falta de tempo para 
elaborar uma definição razoável d’O Filósofo, ou a impossibilidade de descrevê-lo 
com precisão, ou ainda de que no Político já está presente a definição do Filósofo. 



15

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Independentemente dessas discussões, desejamos focar no papel do Político, o qual 
tem de ser amante da sabedoria, Filósofo.

O diálogo se propõe a continuar a tarefa de outrora: após definir o que seja o 
sofista, o estrangeiro parte na jornada de descrever o que é o verdadeiro homem 
de Estado. Porém, de modo secundário, a obra discorre sobre alguns temas que 
ajudam a construir uma definição adequada. O primeiro que nos salta a vista é a 
necessidade de discernir adequadamente os termos da discussão, pois “não é 
seguro fazer cortes estreitos. É mais seguro realizar o corte pelo meio das coisas, 
procedimento pelo qual é mais provável encontrar classes” (Pol. 262b). Daí, surge 
a primeira separação em classes, gregos e bárbaros, dentro dos quais podem ser 
subdividas classes e partes subsequentes. Este processo de delimitação até a 
política (politiké) deve ser cautelosamente estabelecido, pois a pressa “já atraiu 
sobre nós a punição proverbial” (paroimía páthos) (Pol. 264b).

No decorrer do diálogo, chega-se à noção de que dadas aquelas artes 
responsáveis por cuidar de animais, existe uma que administre um animal em 
específico, os homens; “entretanto, a única subdivisão que resta a partir dessa 
última é a arte do pastoreio de seres humanos, que é o que estamos buscando, a 
arte singular denominada tanto como régia quanto como política” (àma basilikón 
taúton klethèn kai politikón) (Pol. 267b-c). Entretanto, essa conclusão parece 
parcialmente infrutífera, pois muitas outras artes se arrogam de cuidar, de 
pastorear os homens (Pol. 268b-d). Desse modo, o estrangeiro propõe recomeçar a 
discussão, mas, curiosamente, o faz com uma “célebre história” (mégalou mythou). 
Conforme o estrangeiro, no princípio de tudo, o Demiurgo sustentava o universo 
em seu movimento circular até que, em dado momento, deixou com que o cosmos 
permanecesse inerte em seu deslocamento natural. Em dada altura, o universo vivo 
passa a circular de modo contrário, ele inverte a ordem original estabelecida pelo 
artífice. Devido a esse processo de reversão, as coisas agem de um modo diverso, 
afetando sobretudo “a nós, que habitamos o universo” (Pol. 267c). Conforme a 
nossa interpretação, é a partir desse mito que podemos compreender a necessidade 
da Política e, por conseguinte, do político para Platão. Com o distanciamento da 
ordem divina, o universo entrou numa espiral caótica, na qual, à medida que mais 
distante estávamos do movimento original do Demiurgo, movimento perfeito do 
universo dado pela perfeita psykhé (Robinson, 1967, p. 66), mais desbaratada a 
realidade ficava. Aos seres humanos maior foi o dano, pois o deus que outrora nos 
apascentava, dando-nos alimento e matéria necessária para a vida, nos relegou a 
um autocuidado, cujos frutos nunca são tão belos e abundantes como aqueles de 
quando éramos tutelados pelo Demiurgo: 



16

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Dessas coisas proveio tudo o que constitui a vida humana, uma vez que, 
como mencionei há pouco, faltou o cuidado dos deuses aos seres humanos, 
de sorte que estes foram obrigados a dirigir suas próprias vidas e cuidar 
de si mesmos (Pol. 274d).

Assim, ainda que de modo muito precário, o político atua no mesmo sentido que o 
pastor divino: ele é o responsável por buscar a ordem dentro da comunidade humana. 
Ou seja, dado que a perfeita harmonia só é presente nas coisas absolutamente 
imutáveis e, portanto, divinas (Pol. 269d), e a vida humana só é perfeitamente 
agradável quando dirigida por e para o divino, o político é aquele capaz de tornar 
claro aquilo obscurecido pelo seu excessivo brilho, isto é, a arte régia é própria 
daquele que consegue contemplar os princípios divinos e aplicá-los à vida prática.

Desse modo, importa menos a legislação e as instituições da pólis que a pessoa 
do governante, porquanto a boa regência só é possível em virtude do “homem que 
é sábio e que possui natureza régia” (Pol. 294a). Isso se dá uma vez que a legislação, 
quando positivada, fixa-se sem poder abarcar aquilo que é justo e bom em todas 
as circunstâncias, exigindo que essa necessidade seja suprida no exercício contínuo 
do político ideal, filósofo e rei. Seria ele que acharia a justa medida em todas as 
ocasiões. Mas o que seria esse metro perfeito?

Como bem aponta Reale (2004, p. 314), essa medida perfeitíssima é o Bem, 
que, na filosofia platônica, não é apenas um valor ético qualquer, mas princípio 
metafísico fundante da realidade. Quando observamos a alegoria da caverna na 
República, podemos notar que o Bem é representado pelo sol que ofusca nossos 
olhos, mas nos dá a possibilidade contemplar todas as coisas. No entanto, mais que 
princípio epistemológico, é causa fundamental da realidade:

(...) pois agora vem a superfície a ‘transcendência’ do Bem em toda a sua 
valência ontológica, e não sem encenação dramática: da mesma forma 
que o sol não transmite às coisas apenas visibilidade, mas também 
lhes proporciona devir (γένεσις), também a ideia do Bem, sem ela 
própria possuir “Ser”, deverá transmitir Ser àquilo que é cognoscível no 
pensamento (Gadamer, 2009, p. 91).

Logo, é necessário ao político ser sábio a fim de, contemplando os princípios do 
real, agir e julgar de acordo com eles. Nesse sentido, nossa interpretação contraria 
a ideia proposta de Casertano, segundo o qual o “bem” seria apenas a finalidade de 
nossos atos, e não uma causa ou princípio metafísico (2011, p. 90). De fato, é fim 
para nossas ações, mas só o é, pois é metro, é medida existencialmente necessária 
para nossas ações, porquanto é ele que dá ser e verdade às coisas (Rep. 508e). Ou 
seja, as coisas só são dotadas de caráter entitativo e, portanto, de verdade, elas só 
podem ser, em virtude da ideia ou Forma do Bem (tén toü àgathou idéa). Nesse 



17

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

sentido, evidentemente o Bem não é da mesma maneira que as coisas são, não 
possui ser tal como seus efeitos, mas ele as dota de ser, de modo que, se não fosse 
um princípio metafísico e ontológico transcendente e fundante do próprio ser, as 
demais coisas estariam carentes de ser e verdade.

Acreditamos que essa interpretação é afim ao resto do corpo platônico, a 
exemplo da passagem das Leis, obra cuja escrita se dá no mesmo período do Político, 
segundo a qual a medida das coisas são os deuses, não os homens, em explícita 
polêmica à concepção de Protágoras. No entanto, esse mesmo texto “é inserido na 
sensibilidade realista típica dos últimos diálogos: o bem e a medida são divinos e 
por isso superiores ao nomos (...); mas é somente mediante o nomos que esse bem 
divino se revela ao homem” (Trabatonni, 2010, p. 275).

Nesse sentido, Platão está, pois, consciente da necessidade de um diálogo real 
entre o político ideal e o demos, pois somente através do discurso racional e da 
persuasão é que a sabedoria divina do rei pode penetrar no seio da comunidade 
humana. Podemos destacar que, segundo o filósofo, a retórica deve estar 
subordinada à arte régia (Pol. 304d-e), o que indica que, além de contemplar as 
verdades eternas, o sábio tem de saber expô-las, necessita saber persuadir o povo 
para que se deixem guiar pelo rei. Um desses meios é a educação, responsável por 
promover com eficácia as qualidades naturais de cada indivíduo (Vicente, 2016, p. 
303). Ademais, é somente com base na justa medida que o político será capaz de 
conciliar as divergências da pólis, fazendo com que ela consiga viver como um só 
organismo vivo se autopreservando:

[d]o mesmo modo como Deus estabelece a ordem e medida nos caracteres 
da natureza primitiva do universo, para evitar que ele se “dissolva na 
tempestade e desapareça no caos infinito da dessemelhança” (273 D), 
também o político deve estabelecer a justa medida para evitar que o 
conflito de caracteres, que não passa de um jogo, não se transforme, nas 
coisas graves, na “enfermidade mais perigosa que há para as cidades” 
(307 D) (Perine, 2007, p. 221).

Portanto, o político, mais que mero detentor da arte de reger e governar, 
é mediador entre os princípios divinos e os homens. É ele o responsável por 
investigar, contemplar e adequadamente comunicar a justa medida, o Bem ao 
demos. Somente o sábio, detentor da arte política, mestre em filosofia, experiente 
e versado na dialética pode contemplar as coisas mais sublimes (cf. Szlezák, 2011, 
p. 162-170) e, assim, conseguirá, não impor, mas propor a ordem adequada à vida 
humana.



18

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Conclusão

Ao longo deste artigo, pudemos analisar algumas questões acerca da Grécia 
Antiga e suas diversas produções intelectuais. Tivemos como escopo geral refletir 
sobre as semelhanças e conexões entre literatura e filosofia na Hélade dos períodos 
Arcaico e Clássico. Mais especificamente, tivemos o intento de demonstrar que 
tanto Homero e Hesíodo quanto Platão concebiam o cosmos submetido a princípios 
divinos e viam a si próprios, isto é, viam o poeta e o filósofo como os responsáveis 
por mediar as relações entre o mundo humano e o divino.

Nossas reflexões nos indicam que os movimentos intelectuais, como aqueles 
da Grécia, não são produções estanques, não são eventos estranhos uns aos outros. 
Isto não é demérito algum. Na verdade, mostra a pujança de uma cultura capaz de 
fornecer modelos de reflexão que perduram através do tempo.



19

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Referências Bibliográficas

CAMP, J. M. The Archeology of Athens. New Haven e Londres: Yale University Press, 2004.

CASERTANO, G. Uma Introdução à República de Platão. Tradução: Maria Gomes Graça de Pina. São 
Paulo: Paulus, 2011.

CLAY, J. S. Hesiod’s Cosmos. Cambridge: Cambridge University Press, 2002.

DETIENNE, M. Os Mestres da Verdade na Grécia Arcaica. Tradução de Andréa Daher. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar Editora, 2003.

GADAMER, H-G. A Ideia do Bem entre Platão e Aristóteles. Tradução: Tito Lívio Cruz Romão. São 
Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2009.

GEORGEN, P. De Homero e Hesíodo ou das Origens da Filosofia e da Educação. Pro-Posições, v. 17, n. 
3, pp. 181-198, Campinas, 2006.

HALL, J. M. A History of the Archaic Greek World: ca. 1220-479 BCE. 2. ed. Oxford: Wiley Blackwell, 
2014.

HESÍODO. Teogonia. Tradução Christian Werner. 2. ed. São Paulo: Hedra, 2022.

______. Trabalho e Dias. Tradução Christian Werner. 2. ed. São Paulo: Hedra, 2022.

HOMERO. Ilíada. Edição Bilíngue. Tradução, posfácio e notas de Trajano Vieira. São Paulo: Editora 
34, 2020.

______. Odisseia. Edição Bilíngue. Tradução, posfácio e notas de Trajano Vieira. São Paulo: Editora 34, 
2014.

KIRK, G.S; RAVEN, J. E; SCHOFIELD, M. Os Filósofos Pré-Socráticos. Lisboa: Fundação Calouste 
Gulbenkian, 1983.

LEFÈVRE, F. História do Mundo Grego Antigo. Tradução: Rosemary Costhek Abilio. São Paulo: Editora 
WMF Martins Fontes, 2013.

LIDELL, H. G; SCOTT, R. A Greek-English Lexicon. Oxford: Clarendon Press, 1996.

LUCE, J. V. The “Polis” in Homer and Hesiod. Proceedings of the Royal Irish Academy. Section C: 
Archeology, Celtic Studies, History, Linguistics, Literature, v. 78, pp. 1-15, Dublin, 1978.

MOSSÉ, C. A Grécia Arcaica de Homero a Ésquilo (séculos VIII-VI a.C.). Lisboa: Edições 70, 1984.

NAGY, G. Questões Homéricas. Edição Digital. São Paulo: Editora Perspectiva, 2021.

______. The Ancient Greel Hero in 24 Hours. Harvard University Press, 2013.

PERINE, M. Medida e Paixões no Político de Platão. Filosofia Unisinos, v. 8, n. 3, pp. 213-226, São 
Leopoldo, 2007.

PLATÃO. A República. Tradução: Edson Bini. 3. ed. São Paulo: Edipro, 2019.

______. Diálogos IV: Parmênides / Político / Filebo / Lísis. Tradução e notas de Edson Bini. 2. ed. São 
Paulo: Edipro, 2015.

______. Oeuvres Complètes - Tome IX - 1- Partie: Le Politique. Paris: Les Belles Lettres, 1950.

______. Oeuvres Complètes - Tome VI: Le République. Paris: Les Belles Lettres, 1943.

REALE, G. Para uma Nova Interpretação de Platão: releitura da metafísica dos grandes diálogos à luz 
das “Doutrinas não-escritas”. 2. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2004.



20

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-20, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

ROBIN, L. La Pensée Grecque et les Origines de l’Esprit Scientifique. Paris: La Renaissance du Livre, 
1932.

ROBINSON, T. Demiurge and World Soul in Plato’s Politicus. The American Journal of Philology, v. 88, 
n.1, pp. 57-66, 1967.

SZLEZÁK, T. A. A Imagem do Dialético nos Diálogos Tardios de Platão. Tradução: Werner Fuchs. São 
Paulo: Edições Loyola, 2011.

TAYLOR, A. E. Plato: The Man and His Work. Mineola: Dover Publication, 2011.

TRABATTONI, F. Platão. Tradução: Reneu Quinalia. São Paulo: Annablume, 2010.

TORRANO, J. Mito e Verdade em Hesíodo e Platão. Leituras Clássicas, n. 2, pp. 11-26, São Paulo, 1998.

VERNANT, J.-P. As Origens do Pensamento Grego. 25. ed. Rio de Janeiro: Difel, 2022.

______. Mito e Religião na Grécia Antiga. Tradução: Joana Angelica D’Avila Melo. São Paulo: Editora 
WMF Martins Fontes, 2006.

VICENTE, J. J. N. B. Platão e a Política Ideal. Saberes, v. 1, n. 14, pp. 299-307, Natal, 2016.

VIDAL-NAQUET, P. El Mundo de Homero. Tradução de Daniel Zagdunaisky. Buenos Aires: Fundo de 
Cultura Economica de Argentina S.A, 2001.

WERNER, C. Introdução: uma figuração ético poética da vida agrícola. Em: Hesíodo, Trabalho e Dias. 
Tradução Christian Werner. 2. ed. São Paulo: Hedra, 2022.

WEST, L. M. Homero: a transição da oralidade à escrita. Letras Clássicas, n. 5, p. 11-28, São Paulo, 
2001.

YARZA, F. I. S. Diccionario Griego-Español. Barcelona: Editoral Romon Sopena S.A, 1998.



Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Percepção e Comportamento: possibilidades de 
compreensão da relação corpo e consciência

Rafaela Ferreira Marques *

Recebido em abril de 2025. Aceito em maio de 2025.

Resumo: O presente artigo tem como principal objetivo trabalhar o conceito de “percepção” na 
obra A Estrutura do Comportamento do filósofo Maurice Merleau-Ponty. Para tanto, nos debruçamos 
principalmente sobre a parte final do livro lançado em 1942 a fim de compreender como as definições 
clássicas da percepção – a saber, aquelas da filosofia cartesiana, do criticismo além das perspectivas 
psicológicas e fisiológicas sobre o tema – dificultam um entendimento mais abrangente e interessante 
sobre o fenômeno perceptivo segundo Merleau-Ponty. Ver-se-á como o método fenomenológico, 
presente nesta obra de início de carreira, auxilia o autor a se desvencilhar, ainda que de maneira 
insuficiente, de perspectivas clássicas acerca do tema, o que tornará possível uma atualização do 
conceito e a descoberta de outro tipo de relação entre corpo e consciência ou interior e exterior, 
querela clássica para o pensamento filosófico ocidental, bem como para a filosofia merleau-pontiana 
como um todo.

Palavras-chave: Merleau-Ponty; corpo; fenomenologia; comportamento.

Abstract: L’objectif principal de cet article est de travailler sur le concept de « perception » dans 
l’ouvrage La Structure du Comportement du philosophe Maurice Merleau-Ponty. Pour le faire, nous 
nous concentrons principalement sur la dernière partie du livre, paru en 1942, afin de comprendre 
comment les définitions classiques de la perception – à savoir celles de la philosophie cartésienne, 
du criticisme et des perspectives psychologiques et physiologiques sur le sujet – empêchent une 
compréhension plus complète et plus intéressante du phénomène perceptif selon Merleau-Ponty. 
On verra comment la méthode phénoménologique, présente déjà dans cet ouvrage de jeunesse, aide 
notre auteur à se dégager, même si de manière insuffisante, des perspectives classiques sur le sujet, 
ce qui permettra d’actualiser le concept et de découvrir un autre type de relation entre le corps et la 
conscience ou l’intérieur et l’extérieur, querelle classique pour la pensée philosophique occidentale, 
ainsi que pour l’ensemble de la philosophie de Merleau-Ponty.

Mots-clés: Merleau-Ponty; corps; phénoménologie; comportement. 

* Licenciada e bacharela em Filosofia pela Universidade Federal de São João del-Rei (UFSJ). Mestra 
e Doutora em Filosofia pela Universidade Federal de São Carlos (UFSCar). Atua como professora 
substituta de Filosofia (Ensino Médio e Graduação) no Centro Federal de Educação Tecnológica 
de Minas Gerais (CEFET-MG), campus Timóteo. E-mail: emaildarafaelaa@gmail.com ; ORCID: 
https://orcid.org/0000-0002-2635-2376 .



22

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Introdução

A Estrutura do Comportamento (1942), primeiro livro publicado pelo 
fenomenólogo francês Maurice Merleau-Ponty (1908-1961), trata de questões um 
tanto corriqueiras para a história da filosofia ocidental. O autor intentava, naquele 
momento, compreender como se dão as “relações entre a consciência e a natureza”1 
(SC2, 1; 1). Para responder a esse questionamento, inúmeros filósofos se debruçaram 
tanto sobre o polo subjetivo da relação quanto sobre o polo dito objetivo, valendo-se 
dos mais diversos métodos, obtendo variadas respostas. Nosso autor, por seu turno, 
optou por considerar as relações entre o que é exterior ao ser humano e aquilo que 
estaria “dentro” dele – o pensamento – do ponto de vista fenomenológico, ou seja, 
tentando voltar às coisas mesmas, jogando luz, primeiramente, na maneira como 
elas são compreendidas seja pelo senso comum, seja pelas ciências, pela psicologia 
ou mesmo pela tradição filosófica. Todas essas áreas do conhecimento e da cultura 
são, com efeito, maneiras de se construir e compreender as coisas no mundo. 
Porém, como o fenomenólogo que é, Merleau-Ponty não parou aí, era necessário, 
após proceder à análise das posições supracitadas, propor sua própria perspectiva 
a respeito da questão.

No entanto, o autor não podia partir “do nada” ou, o que seria também um 
contrassenso, considerar “tudo”. Foi preciso optar por uma noção que o ajudasse a 
empreender a tarefa de esclarecer as relações entre exterior e interior. Para tanto, 
ele se valeu da ideia de comportamento, conceito “neutro” em relação “às distinções 
clássicas do ‘psíquico’ e do ‘fisiológico’ que pode nos dar a ocasião de defini-los 
novamente” (SC, 3; 3). Com isso, a noção de comportamento mostra-se central, pois 
“primeiramente, ela vale como uma exigência de não se pressupor nada, mantendo-
se fiel aos dados fornecidos pela simples descrição” (Bimbenet, 2000, p. 26). Trata-

1 Segundo Bimbenet (2000, p. 26), Merleau-Ponty, ao escrever A Estrutura, se incluiu em um 
debate que já ocorria na França desde o início dos anos 1930. Nessa querela, havia duas posições 
antagônicas: aquela dos cientistas que compreendiam a consciência como um “objeto natural, 
condicionado por seu meio físico” (idem) – sendo a teoria behaviorista em psicologia um exemplo 
–, e uma concepção filosofia herdeira do kantismo que, por seu turno, estabelecia uma autonomia 
praticamente completa da consciência em relação a seu meio circundante – corrente que tem 
Léon Brunschvicg (França, 1869-1944) como um de seus representantes. A perspectiva merleau-
pontiana, porém, não aceitava inteiramente nenhuma dessas teorias optando, com efeito, por 
manter o que cada uma tinha de melhor segundo o autor. Veremos, no decorrer do texto, como o 
estudo da percepção e do comportamento auxiliaram nosso autor a colocar-se nesse debate sem 
precisar abdicar de sua autonomia de pensamento. 

2 As obras de Merleau-Ponty serão citadas por siglas, da seguinte maneira: A estrutura do 
comportamento – SC; O primado da percepção e suas consequências filosóficas – PPCP. A paginação 
indicada entre parênteses refere-se primeiramente à edição original em língua francesa e, quando 
houver, à versão traduzida para o português. As referências completas podem ser encontradas ao 
final do presente artigo. 



23

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

se, portanto, de uma noção fenomenológica por excelência.
 Ora, a tentativa merleau-pontiana de compreender as relações entre a 

realidade interior e a exterior se dá em um terreno a princípio isento de injunções, 
um terreno livre, daí a opção por este e não outro conceito. No decorrer de 
seu trabalho, o autor se valerá de pesquisas provenientes de diversos campos: 
psicologia, fisiologia, filosofia, medicina e pedagogia a fim de elucidar os apuros em 
que a noção de comportamento coloca cada um desses campos.  

Após o escrutínio das noções relacionadas ao comportamento, tanto aquelas 
que viam nele um mecanismo quanto uma resposta puramente intelectual a 
estímulos, o autor chega à última parte da obra, que nos interessa particularmente. 
Ali, ele intenta compreender a consciência “descoberta” por suas análises 
anteriores, que não pode nem ser subordinada ao corpo, sendo simples motivação 
a seus movimentos e comportamentos, tampouco sendo atividade pura, 
inteiramente desvinculada do organismo, usando-o apenas como receptáculo. A 
consciência, portanto, não podia mais ser compreendida nem como um “objeto 
natural”, tampouco como algo inteiramente autônomo em relação à realidade e 
que transformava tudo que estaria fora dela em objeto ideal3. Era preciso, então, 
compreender a consciência de uma terceira forma, pois “analisando-a, nós a 
encontramos em toda parte como lugar das ideias, e em toda parte ligada como 
integração da existência” (SC, 278-9; 286). Trata-se, portanto, de uma “consciência 
perceptiva”, cujas particularidades serão tema das próximas seções do presente 
trabalho.

1. Senso comum, realismo empírico, filosofia criticista: três (im)
possibilidades de compreender a percepção

Maurice Merleau-Ponty, na última parte de A Estrutura do Comportamento, 
trata do problema da relação entre interior e exterior – querela cara à tradição 
filosófica, bem como a ele e seus contemporâneos fenomenólogos-existencialistas, 
como Jean-Paul Sartre (França, 1905-1980) e Simone de Beauvoir (França, 1908-
1986), por exemplo – tendo como principais interlocutores grandes nomes da 
história da filosofia. Além disso, ele se reporta também ao senso comum – ou 
consciência ingênua – a fim de analisar os pontos fracos das teorias filosóficas e da 
nossa própria percepção ordinária, na medida em que ela foi teorizada por filósofos 
e cientistas. Trata-se, portanto, de uma empreitada filosófica por excelência: 
inquirir tanto as ideias correntes quanto a tradição pregressa sobre um assunto 

3 Trata-se, aqui, de teorias chamadas por Merleau-Ponty de “realismo empírico” e “idealismo 
transcendental”, respectivamente. 



24

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

cujas respostas não são, na perspectiva daquele/a que empreende a pesquisa, 
satisfatórias. 

Começando sua análise sobre a consciência ingênua e a maneira como a 
percepção ocorre para ela, o autor esclarece que embora se tenha afirmado que 
se trata de uma consciência realista – ou seja, uma consciência cujos conteúdos 
teriam sido impressos no tecido mental sem que este último possuísse qualquer 
capacidade ativa nesse processo – tal afirmação não se sustenta. Isso se deve ao fato 
de que quando percebemos, não acreditamos ver um duplo interno do mundo, como 
afirmam os realistas, mas o mundo mesmo aparecendo de maneira perspectiva. 
“Parece-me (...) que minha percepção é como um feixe de luz que revela objetos no 
lugar em que estão e que manifesta a presença deles, até então latente” (SC, 282; 
288, itálicos nossos). Do que decorre o caráter perspectivo e inacabado das coisas, 
já que essa presença nunca será total, sempre haverá algo desse conteúdo latente 
mencionado, o que fica nítido a partir da metáfora escolhida pelo filósofo: um feixe 
de luz ilumina cada coisa por seu turno, não sendo possível, dessa feita, uma visada 
total da realidade. 

Essa teoria lacunar da percepção intenta, acredito, ser a base para se criticar 
de forma contundente isso que o autor chama “realismo empírico”. Mas, do que 
se trata? Tal formulação pode parecer estranha àqueles que transitam apenas 
no seio dos conhecimentos filosóficos, porém, para Merleau-Ponty, cujo escopo 
de descrição e problematização chega às ciências fisiológicas, passando pela 
psicologia, sem nunca perder de vista a tarefa genuinamente fenomenológica à 
qual ele se dedica, falar em “realismo empírico” é estabelecer um alcance nítido de 
sua crítica. Para ele, o realismo é aquela teoria segundo a qual as coisas do mundo 
existem de forma completamente exterior ao sujeito que, por seu turno, é afetado 
passivamente por elas. O sujeito enquanto alguém que age sobre a realidade, 
segundo essa perspectiva, seria descartável. Todas as coisas empíricas, concretas, 
cientificamente analisáveis e desdobráveis, estariam, dessa feita, disponíveis sem 
lacunas, para serem “conhecidas” por uma subjetividade esvaziada. Por isso, o 
realismo empírico não pode assumir que existam lacunas no mundo. Entretanto, e 
é aí que reside o interesse em se descrever a experiência da consciência ingênua, o 
mundo não aparece para o sujeito de forma completa, disponível, mas sim a partir 
de perspectivas que a percepção “escolhe”, por assim dizer. 

[a] perspectiva não me aparece como uma deformação subjetiva das coisas, 
mas ao contrário como uma de suas propriedades, talvez sua propriedade 
essencial. É essa perspectiva que faz que o percebido possua nele mesmo 
uma riqueza oculta e inesgotável (SC, 282; 288).



25

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

A “escolha” de que falávamos acima, no entanto, não ocorre de maneira fortuita. 
Falando especificamente da crítica feita pelo autor à reflexologia de Pavlov4, 
Merleau-Ponty demonstrou que determinados comportamentos são vividos mesmo 
pelas ordens animais, devido a um “valor vital” que eles possuem para aquela 
espécie. Quando se trata de seres humanos, esse valor ganha mais possibilidades e 
nuances.

Para o fenomenólogo, é o inacabamento que nos dá margem para viver e 
perceber um mundo mais rico do que aquele que conhecemos, ou o mundo já 
mediado por esse conhecimento que poderia ser tratado como limitante (SC, 283; 
289). A maneira como a consciência ingênua percebe o mundo nos daria, segundo 
Merleau-Ponty, um mundo “real”. Adotando essa posição, somos capazes de criticar 
tanto o realismo empírico quanto o intelectualismo, já que 

(...) para sermos justos com nossa experiência direta das coisas, 
precisaríamos manter ao mesmo tempo, contra o empirismo, que elas 
estão para além de suas manifestações sensíveis e, contra o intelectualismo, 
que elas não são unidades da ordem do juízo e que se encarnam em suas 
aparições (SC, 284; 290).

As coisas, para a experiência direta, são “seres perspectivos”, onde as partes 
escondidas não se revelam completamente, apresentando “pouco a pouco” 
seus aspectos. Porém, eu posso, como nos diz o autor, apreender a coisa mesma 
que transcende aquele aspecto que me é dado, apesar de ele nunca ser capaz de 
representar a coisa inteira. A coisa, para a consciência ingênua, pode ser definida 
como “uma transcendência aberta contudo ao meu conhecimento” (SC, 284-5; 
291). Não se trata, assim, de uma tese como a do idealismo kantiano para o qual 
o noumeno jamais será conhecido; na experiência imediata tem-se acesso à coisa 
mesma, só que de maneira incompleta, perspectiva. 

Portanto, a consciência ingênua não é, como quereriam os intelectualistas, 
a causa das ações do corpo que não passaria de um autômato, um organismo 
inerte cuja única função é “esperar” por essa motivação intelectual5. Com efeito, 

4 Barbaras (2001, p. 153) esclarece que a reflexologia de Pavlov “consiste em reconstruir o 
comportamento de maneira longitudinal como uma reação característica a um estímulo objetivo 
específico, segundo uma via nervosa definida”. Essa visão inteiramente mecanicista é rejeitada 
por Merleau-Ponty com base em estudos de Koffka e Goldstein que demonstram a relação entre 
o comportamento e um todo significativo, excluindo, assim, o paralelismo simplista da definição 
pavloviana. 

5 “Vê-se que o vivente forma com seu meio uma totalidade em que é impossível, de direito, distinguir 
o que cabe propriamente ao organismo e o que provém do exterior, discernir uma dimensão de 
passividade que já não seria atravessada por atividade” (Barbaras, 2006, p. 143). É justamente 
nessa divisão estanque entre a passividade e a atividade que reside a falha das duas correntes 
citadas por Merleau-Ponty, tanto o realismo empírico quanto o intelectualismo de matriz kantiana 



26

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

em A Estrutura do Comportamento, a consciência se exprime no corpo. Sua ação 
na natureza não é de caráter causal, mas faz “explodir no campo fenomênico 
uma intenção [e um] ciclo de gestos significativos” (SC, 286; 292, colchetes 
nossos). Porém, essa explicação nos leva a uma espécie de “relação mágica” entre 
a percepção e a coisa percebida, tendo em vista a falta de justificativa para a 
“explosão” citada. É preciso, então, deslindar esse processo (SC, 286-7; 293), sendo 
nesse ponto exato que a teoria da consciência ingênua apresenta sua falha6 já que, 
ela também, mantém separados os domínios ou as categorias do comportamento. 

Embora a consciência ingênua não rompa inteiramente a unidade do indivíduo, 
transformando o corpo em pura matéria desprovida de “predicados humanos” 
(SC, 285; 291) – como faria uma filosofia cartesiana, por exemplo –, devido a 
suas próprias limitações ela não consegue dar a ver a profundidade filosófica e 
existencial dessa unidade.  “O ego, como centro do qual emanam suas intenções, 
o corpo que as porta, os seres e as coisas aos quais elas se dirigem não são 
confundidos: mas são apenas três setores de um campo único” (SC, 287; 293). Ora, 
deve-se, então, ultrapassar as indicações e premissas da consciência ingênua com 
a finalidade de obter uma explicação fenomenologicamente satisfatória, afinal não 
estamos no campo da “magia”. 

Caso estivéssemos inteiramente de acordo com a teoria da consciência ingênua, 
teríamos que explicar diversos pontos um tanto complicados, sendo essa “relação 
mágica” entre consciência, corpo e mundo, um dos mais difíceis. Tendo em vista 
que, segundo Merleau-Ponty, há casos – como a doença – em que a continuidade 
mencionada acima é rompida, o corpo, ao invés de se mostrar como encarnação da 
consciência, lhe oferece resistência: 

[j]á que um ferimento nos olhos basta para suprimir a visão, isso significa 
que vemos através do corpo. Já que uma doença basta para modificar o 
mundo fenomênico, isso significa que o corpo põe um filtro entre nós e 
as coisas. Para entender esse estranho poder que ele tem de conturbar 
todo o espetáculo do mundo, somos obrigados a renunciar à imagem que 
a experiência direta nos dá dele (SC, 287; 293).

Tal renúncia, como nos alerta o autor, ocorre em favor do corpo biológico. 
Abdicando do corpo fenomenal em prol daquele descrito pelas ciências, cairíamos 

escolhem um polo para ser inteiramente “passivo”. A análise do comportamento mostra, por seu 
turno, que tal divisão não pode ser mantida.  

6 Aqui observamos o modo de funcionamento da argumentação merleau-pontiana na maioria de 
seus escritos. Ele começa por analisar as teorias correntes sobre determinado assunto, neste 
momento a percepção, mostrando as insuficiências dessas, para posteriormente propor, não 
soluções, mas outras perspectivas possíveis sobre aquele tema e que, a seu ver, condizem com a 
descrição fenomenológica do mundo. 



27

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

novamente no pensamento causal.
De maneira geral, a atitude do realismo empírico é observada tanto na 

psicologia quanto na ciência. Ambas “consideram a percepção e seus objetos 
próprios como ‘fenômenos psíquicos’ ou ‘interiores’, funções de certas 
variáveis fisiológicas e psíquicas” (SC, 291; 297), e essas variáveis podendo ser 
compreendidas como aquelas das leis da física, por exemplo. O que faria da 
percepção uma parte da natureza, na medida em que ela é compreendida como 
“um conjunto de acontecimentos ligados por leis” (idem). Tendo admitido isso, o 
problema será “determinar, no corpo, condições adequadas de percepção” (idem). 
Não se trata mais de pensar em que medida a percepção nos afeta, mas de que 
maneira o corpo é capaz de “sofrer” as leis da percepção (já que ele é parte da 
natureza externa). Ocorre, desta forma, uma mudança perspectiva: mais que apenas 
compreender como as coisas exteriores afetam o corpo e “formam” percepções, 
é preciso esclarecer como o corpo é, ele também, modificado pelas experiências 
perceptivas ou, no caso da doença citado, pela falta de capacidade fisiológica de 
vivê-las. 

A psicologia da Gestalt – tema de referência merleau-pontiana e outro 
exemplo, como o comportamento, de um domínio que tenta escapar aos 
dualismos materialistas/intelectualistas7 –, embora sofra com esses preconceitos 
realistas e tente se desvencilhar deles, não leva às últimas consequências suas 
próprias descobertas; o que lhe interdita, naquele momento, um lugar ainda mais 
privilegiado nas discussões filosóficas. Por essa razão, Merleau-Ponty afirma a 
incompletude da empreitada gestaltista. As leis da física não são “uma explicação 
das estruturas”, mas representam “uma explicação nas estruturas” (SC, 292; 298), 
ou seja, as estruturas são prévias em relação às leis, elas representam um solo 
originário, pré-objetivo, que serve como base para toda e qualquer teoria científica, 
sem que suas leis lhe sejam impostas de fora, fato que os psicólogos da Gestalt não 
exploram suficientemente. 

A origem dos equívocos realistas, inclusive aqueles da teoria da Gestalt, se 
refere exatamente à ignorância dessas estruturas originárias: 

[a] relação dos aspectos perspectivos com a coisa que eles nos apresentam 
não se reduz a nenhuma das que existem no interior da natureza: não 
é, como vimos, nem a relação do efeito com a causa nem a da função 
com a variável correspondente. Todas as dificuldades do realismo vêm 
justamente do desejo de converter numa ação causal essa relação original 
e inserir a percepção na natureza (SC, 293; 299).

7 Para um aprofundamento nessa questão cf. Barbaras, 2001. 



28

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Ora, o que os psicólogos da Gestalt, segundo o autor em A Estrutura do 
Comportamento, não conseguem perceber é que qualquer explicação causal ficará 
aquém da riqueza da apresentação lacunar e perspectiva que a realidade nos 
oferece. A originalidade da relação entre sujeito e entorno não pode ser explicada 
de forma causal e a natureza da qual fala o autor no final da passagem acima ainda 
não é aquela rica e profunda, natureza de empiètement como está descrito em seus 
cursos do final da década de 19508, mas uma natureza cujas relações são puramente 
causais e improdutivas. 

Resta, ainda, uma grande questão a ser pensada: como podemos compreender 
a coisa enquanto una se ela mostra, na verdade, inúmeros perfis a meu corpo e a 
minha consciência? Usando as palavras do autor: “Como imagens retinianas tão 
diferentes conforme o ponto de vista irão ‘dar à alma’ o meio de perceber uma 
mesma coisa sob múltiplos perfis?” (SC, 293; 299). As explicações que têm como 
base a associação de lembranças caem no mesmo problema da causalidade, seja 
ela psíquica, fisiológica ou um misto dos dois, não sendo, pois, aquilo o que busca 
nosso autor. Para Merleau-Ponty, “o espetáculo de uma coisa vista através de seus 
‘perfis’, essa estrutura original não é nada que possa ser ‘explicado’ por algum 
processo fisiológico ou psicológico real” (SC, 294; 301). O ponto seria, segundo 
ele, mais descrever do que explicar, já que as “explicações” acabam, mais uma vez, 
recorrendo a algum tipo de causalidade. 

Uma tentativa clássica de explicação do fenômeno perceptivo é a teoria 
mecanicista de Descartes, para a qual 

a percepção não podia mais aparecer como o efeito em nós da ação de 
uma coisa exterior, nem o corpo como o intermediário dessa ação causal; 
a coisa exterior e o corpo, definidos pelo “pensamento” da coisa e pelo 
“pensamento” do corpo – pelo significado coisa e pelo significado corpo 
–, tornavam-se indubitáveis tais como se apresentam para nós numa 
experiência lúcida, ao mesmo tempo que perdiam os poderes ocultos que 
o realismo filosófico lhes confere (SC, 297; 303).

Porém, o problema apontado por nosso autor refere-se ao não pertencimento 
dos fatos à esfera do Cogito. Ainda que se seja estreitamente ligado a corpo, como 
defende Descartes9, as coisas “reais” permanecem do lado de fora da consciência, 
não existindo uma unidade entre corpo e consciência apesar de não mais se poder 
dizer que a segunda “comanda”, no sentido forte do termo, este último. 

O Cogito permanece, então, um universo de pensamento que não comporta 

8 Cf. Merleau-Ponty, 1995.

9 Cf. Descartes, 1983.



29

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

as existências extensas. Ele “dá conta do pensamento de ver, mas o fato da visão 
e o conjunto dos conhecimentos existenciais permanecem fora dele” (SC, 298; 
304, itálicos nossos). O problema da concepção cartesiana da consciência 
perceptiva reside justamente aí: o que é vivido continua fora do Cogito, sendo-
lhe, por conseguinte, negada toda e qualquer possibilidade de verdade, ou clareza 
e distinção. Seguindo sua problematização em relação à história da filosofia no 
que diz respeito à relação entre percepção, mundo e consciência, Merleau-Ponty 
discutirá com a filosofia criticista, que é herdeira da tradição cartesiana. 

Segundo ele, essa corrente toma de empréstimo uma concepção cartesiana de 
“conhecimento”, que não seria, como querem os empiristas, um simples contato 
“cego” com uma coisa que está fora do sujeito. O que realmente importa é “o 
movimento contrário pelo qual me separo da coisa para apreender-lhe o sentido” 
(SC, 300; 306). Não se trata, portanto, do que ocorre quando me coloco em relação 
com o mundo, mas a maneira pela qual me afasto dele sendo, assim, capaz de 
compreender o “sentido” das coisas. 

Dessa forma, “conhecer é pois sempre apreender um dado em certa função, 
sob certo aspecto, ‘enquanto’ ele me significa ou me apresenta alguma estrutura” 
(SC, 300; 306, itálicos nossos). Observamos nessa passagem uma referência ao 
sujeito que conhece de maneira absoluta, presente nas filosofias intelectualistas10. 
Veremos a seguir que esse sujeito, além de estar em contato com o mundo, de 
alguma maneira o constitui a partir de algumas categorias presentes a priori em 
sua consciência. 

Nosso autor esclarece então, após ter analisado a perspectiva da consciência 
ingênua e a das ciências e a da psicologia, que nenhuma delas consegue resolver a 
questão colocada: 

[n]ão é o olho, não é o cérebro, tampouco o ‘psiquismo’ do psicólogo que 
pode realizar o ato da visão. Trata-se de uma inspeção do espírito na qual 
os acontecimentos, ao mesmo tempo que vividos em sua realidade, são 
conhecidos em seu sentido (SC, 301-2; 307-8).

Quem daria conta dessa tarefa que contém duas etapas – a vivência empírica 
dos objetos e o conhecimento “em seu sentido” – seria “um modo de consciência 
mais originário” (SC, 302; 308). Entramos aqui, propriamente, na maneira criticista 
de conceber a percepção. 

10 Em Fenomenologia da Percepção, bem como no restante de sua carreira, Merleau-Ponty insiste 
em desmistificar essa posição a qual ele chama “sujeito de sobrevoo”. Essa presença ausente às 
coisas do mundo, este sujeito que não se implica na realidade, é um dos pontos focais das críticas 
de nosso autor. 



30

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Segundo essa teoria, “a única maneira, para uma coisa, de agir sobre um 
espírito, é oferecer-lhe um sentido, manifestar-se a ele” (SC, 302; 308), apenas a 
partir dessa manifestação que a coisa poderá ser conhecida. Como dissemos, uma 
consciência será capaz de perceber essa coisa e conhecê-la, não sendo, porém, uma 
consciência qualquer, mas “um pensamento constituinte ou naturante que funda 
interiormente a estrutura característica dos objetos” (SC, 302; 308). Ou seja, não é o 
espetáculo do mundo que contém em si mesmo algum sentido que será apreendido 
pela percepção, mas é a consciência naturante que percebe a manifestação deste 
mundo que confere significado a ele. 

Por essa razão, há um papel constituinte por parte da consciência 
intelectualista: “O idealismo transcendental, fazendo do sujeito e do objeto 
correlativos inseparáveis, garante a validade da experiência perceptiva na qual 
o mundo aparece em pessoa e, entretanto, como distinto do sujeito” (idem). O 
idealismo que, dessa forma, seria uma espécie de “salvador” da percepção, poderia 
resolver o problema sem mutilar o ato perceptivo ou cair em possíveis contradições. 

Segundo Merleau-Ponty, todavia, a própria consciência reconhece sua 
dependência em relação ao corpo, já que a situação deste no meio determina o que 
será ou não conhecido e a maneira como esse conhecimento se dará. E, 

(...) nesse sentido, ela aparece como uma parte do mundo, já que pode ser 
inserida nas relações que o constituem. Parece comportar dois aspectos: 
de um lado ela é meio ambiente de universo, pressuposta por toda 
afirmação de um mundo; de outro é condicionada por ele (SC, 303; 309).

O criticismo deverá, então, esclarecer essas duas categorias de conhecimento, 
aquelas nos quais o corpo tem participação e outra para o qual a consciência é 
milieu d’univers11, ou seja, aquilo graças ao que pode haver um mundo, fato que 
excluiria, novamente, o corpo de qualquer atividade, ele seria, novamente, reduzido 
a uma pura objetividade sem potencial criador. Dessa forma, mesmo a proposta 
criticista, como já ocorrera com a consciência ingênua e com o realismo empírico, 
se vê enredada em dificuldades que não consegue resolver. Vejamos como nosso 
autor tenta resolver essas querelas sem mutilar nenhum dos polos originais da 
relação entre sujeito e mundo. 

2. Crítica à proposta transcendental da percepção

A partir das análises empreendidas até aquele momento, Merleau-Ponty 

11 Ou “meio ambiente de universo” como traduz Maria Valéria Martinez, cf. Merleau-Ponty, 2006b, 
p. 309.



31

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

nos diz que, a fim de resolver os problemas expostos anteriormente, poderia ser 
interessante a adoção da perspectiva da atitude transcendental, que, segundo 
ele, é “uma filosofia que trata toda a realidade como um objeto de consciência” 
(SC, 306; 311). Essa consciência é capaz de dar uma coesão às três formas de 
unidade – matéria, vida e espírito – que não são mais “três ordens de realidade 
ou três espécies de seres” (SC, 306; 312). Existe, portanto, uma significação na 
natureza, dada justamente por essa consciência que é “condição de possibilidade” 
e “fundamento” das três ordens. No entanto, como ocorrera com a consciência 
ingênua, o realismo empírico e o intelectualismo de origem cartesiana, aceitação 
dessa perspectiva não é tão simples. 

A impossibilidade de aceitar por inteiro a atitude transcendental diz respeito 
ao corpo, melhor dizendo, à maneira como o corpo é compreendido segundo a 
tradição criticista, com a qual nosso autor não pode concordar. Segundo ele, dizer 
que a consciência “age sobre o corpo” não é razoável, já que

vimos que o corpo não é um mecanismo fechado sobre si mesmo, sobre o 
qual a alma poderia agir de fora. (...) Dizer que a alma age sobre ele é supor 
erroneamente uma noção unívoca do corpo e sobrepor-lhe uma segunda 
força que dá conta do significado espiritual de certas condutas (SC, 307; 
313). 

Não há, portanto, separação entre corpo e consciência, como o fenomenólogo 
adiantara nas páginas anteriores d’A Estrutura. A consciência não pode ser 
compreendida como algo vindo de fora e que explicaria as reações do corpo 
concebido como um mecanismo cego. Da mesma maneira, esse “fora” não pode 
ser um espaço objetivo e definido facilmente a partir das três dimensões usuais, 
sendo a profundidade – dimensão que para Merleau-Ponty se mostrará fecunda e 
significativa12 – “somente a largura vista de perfil”. 

Poder-se-ia, então, adotar outra postura, segundo a qual o corpo não é mais 
um “ajuntamento” de matéria inerte, estando a consciência, necessariamente, 
imersa ou misturada nele. O corpo torna-se, assim, portador de uma dialética e 
os problemas propostos até então desaparecem como que por mágica. Não se 
trata mais de abstrair a consciência de sua encarnação efetiva, nem de colocar o 
corpo como mecanismo. Existe, segundo o autor, uma “consciência absoluta diante 
da qual o corpo e a existência individual não passam de objetos” (SC, 309; 315). 
Essa consciência não se preocupa em exprimir as propriedades vitais dos objetos, 
mas somente aquelas “verdadeiras”. Voltamos, então, a uma perspectiva idealista 
da relação entre exterior e interior, onde o espírito, ainda que esteja misturado a 

12   Sobre esta questão, cf. Marques, 2023, capítulos três e cinco. 



32

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

um corpo, estabelece as categorias segundo as quais é possível conhecer o mundo, 
mesmo que este conhecimento ocorra a partir da mediação corporal.

Novamente os problemas parecem desaparecer: “as relações da alma e do 
corpo, obscuros quando tratamos por abstração o corpo como um fragmento de 
matéria, se esclarecem quando vemos nele o substrato de uma dialética” (SC, 310; 
316), dialética esta operada pela consciência. Segue-se, dessa maneira, que tudo 
aquilo que ocorre fora da consciência só pode ser concebido como “objetos de 
consciência” ou “significações”. O problema que se põe não é mais de saber sobre 
a relação entre sujeito e mundo, mas sim entre “sujeito epistemológico e (...) seu 
objeto” (idem). As categorias da discussão mudariam, toda relação com o mundo 
passando a ser, assim, uma relação de conhecimento ou desconhecimento, jamais 
uma relação imediata e ingênua com um mundo que sempre possui sentido para o 
indivíduo que o habita, mesmo que este não consiga apreendê-lo enquanto sentido 
pré-objetivo e nascente.  

Resta saber, portanto, as razões pelas quais, apesar da trajetória empreendida 
até aquele momento levar a uma teoria criticista, a conclusão de Merleau-Ponty 
não está de acordo com essa corrente. É uma questão básica o que impede tal 
identificação; a saber a relação entre a alma e o corpo, tema principal de suas 
investigações desde o início de sua carreira até seus últimos escritos13. Como 
dissemos acima, para a atitude transcendental, essa querela não passa de um falso 
problema, pois consciência e corpo possuiriam uma relação intrínseca e necessária 
onde aquela permitiria o bom funcionamento deste. 

A principal discordância em relação a uma possível atitude transcendental 
reside, basicamente, na interpretação feita por Merleau-Ponty da noção de forma, 
tão cara a sua teoria como um todo. Segundo ele,

o que há de mais profundo na ‘Gestalt’ da qual partimos não é a ideia de 
significado, mas a de estrutura, a junção de uma ideia e de uma existência 
indiscerníveis, o arranjo contingente pelo qual os materiais passam, diante 
de nós, a ter um sentido (SC, 313; 319).

Sendo assim, não é tanto às significações que devemos nos reportar, mas à 
estrutura, ao todo que se coloca diante de nós de maneira “contingente”, decorrendo 
justamente dessa contingência a ideia de perspectiva. Não é a um mundo fechado 
e constituído, como aquele da consciência idealista, a que nos referimos, mas a 
esse arranjo “prenhe de significado” exemplificado, aqui, pela noção de forma. 
Segundo Barbaras, mesmo as teorias científicas, são colocadas em xeque pela 

13   Cf. Merleau-Ponty, 1964a e 1964b.



33

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

teoria da forma da maneira como a interpreta Merleau-Ponty: “É preciso, então, 
considerar o funcionamento cerebral como um processo de tipo figura-fundo: um 
comportamento circunscrito é inseparável de um fundo do qual constitui um modo 
de expressão específico” (Barbaras, 2001, p. 153). Portanto, Merleau-Ponty não 
poderá aceitar uma volta ao idealismo disfarçada de valorização da experiência 
corporal. 

Sobre a diferença entre sua atitude e a atitude transcendental, o fenomenólogo 
esclarece:

[n]ão existe uma essência do pensamento que receberia por uma 
contingência de nossa organização nervosa e como condição de existência 
as formas particulares do “pensamento visual” e do “pensamento auditivo”. 
As pretensas condições de existência são indiscerníveis no todo com o 
qual colaboram e reciprocamente a essência do todo não pode ser pensada 
concretamente sem elas e sem sua história constitutiva. As relações da 
matéria com a forma no objeto organismo e as relações da alma com o 
corpo encontram-se através disso concebidas de um modo diferente do 
pensamento criticista (SC, 315; 321).

O criticismo recusa o problema das relações entre alma e corpo por lhes 
conferir um caráter puramente teórico, enquanto eles aparecem também na 
vida prática, por exemplo, quando uma das funções sensoriais se encontra 
comprometida. É nesse momento que passamos a compreender o todo de que 
fala o autor, pois, quando seu funcionamento é perfeito, ele passa despercebido. O 
mesmo ocorre com nossa experiência vivida cotidiana: quando nossas mãos estão 
“funcionando bem”, não nos damos conta da dificuldade que temos, por exemplo, 
quando algum tipo de dor ou lesão se manifesta no pulso. Só nos “lembramos” que 
temos mãos, ou pulsos, quando elas doem ou, devido a uma lesão, tornamo-nos 
incapazes de realizar ações corriqueiras, como digitar um texto. 

Novamente Merleau-Ponty se valerá da noção de comportamento para 
esclarecer as questões que vinham sendo trabalhadas até aquele momento. 
Segundo ele:

[o] comportamento, longe de ser uma coisa que existe em si, é um 
conjunto significativo para uma consciência que o considera; mas era ao 
mesmo tempo e reciprocamente para mostrar na “conduta da expressão” 
o espetáculo de uma consciência sob nosso olhar, o de um espírito que vem 
ao mundo (SC, 317; 323).

Não se trata de estabelecer uma consciência constituinte, ou de sobrevoo, 
mas de encarnar a consciência no mundo, colocá-la necessariamente em relação 
com a materialidade: trata-se ainda de resolver a dependência perene entre corpo 
e consciência: “os dois termos [corpo e consciência] nunca podem se distinguir 



34

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

completamente sem deixar de ser” (SC, 318; 324). Nosso autor, no entanto, não 
intenta identificar essas duas regiões de ser. Segundo ele, corpo e consciência não 
são redutíveis um ao outro, mas também não podem ser inteiramente separados. 

Ao nos depararmos com isso, podemos levantar, novamente, a questão da 
ambiguidade descrita no prefácio d’A Estrutura, bem como mencionada pelo 
próprio Merleau-Ponty. Longe de ser um problema ou uma contradição lógica, 
essa ambiguidade é constituinte do ser humano. A conexão empírica entre corpo 
e alma é “fundada na operação originária que instala um sentido em um fragmento 
de matéria, fazendo-o nela habitar, aparecer, ser” (SC, 318; 324). Observamos 
aqui, novamente, menção a essa camada originária que será trabalhada com mais 
atenção na Fenomenologia da Percepção. Devemos, pois, voltar à noção de estrutura 
para tornar compreensível “ao mesmo tempo a distinção e a união entre a alma e o 
corpo” (SC, 318; 325).

Caso identifiquemos a percepção a um “conhecimento das coisas existentes”, 
compreendendo existentes como aquilo que atinge diretamente meus sentidos, 
ela não pode ser nada além de uma “consciência individual” (SC, 320; 327), já que 
não posso ter certeza da maneira pela qual outros seres humanos percebem o 
azul do céu que está disposto diante de nós. No entanto, afirmar essa posição é ser 
demasiado simplista, pois o céu ao qual nos reportamos todos é o que o autor chama 
de texte originaire que, necessariamente, possui um sentido. Estaríamos, assim, em 
relação com esse sentido originário, o que nos proporciona uma percepção mais 
ou menos homogênea de uma mesma coisa: “o significado que encontro em um 
conjunto sensível já lhe era aderente. (...) O significado é encarnado” (SC, 321; 327). 
Fatos que seriam impossíveis de admitir se nos limitássemos à compreensão da 
consciência transcendental da relação entre corpo e consciência. 

A fim de ilustrar esse raciocínio, Merleau-Ponty cita o exemplo de dois 
sujeitos que observam um cubo de madeira, e diz que a “estrutura total do cubo é 
a mesma tanto para um quanto para outro” (SC, 321; 328). O que difere é a visão 
particular que cada um possui, a perspectiva segundo a qual o sujeito 1 observa o 
cubo, que não pode ser identificada àquela do sujeito 2. Em um momento anterior 
do livro, o filósofo já mencionara esse perspectivismo e o colocara como também 
constitutivo da experiência perceptiva. É justamente a impossibilidade de ver 
o cubo inteiramente o que me dá sua existência real já que “se todos os lados do 
cubo pudessem ser conhecidos de uma só vez, eu não estaria mais lidando com 
uma coisa que se oferece pouco a pouco à inspeção, mas com uma ideia que meu 
espírito possuiria verdadeiramente” (SC, 322; 328). É à opacidade do mundo que a 
percepção se dirige e é isso o que ela encontra, não uma transparência completa e 



35

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

acessível. 
Ao descrever o corpo, de acordo com a ciência por exemplo, o transformamos 

em “significado a perspectiva vivida que, por definição, não é uma” (SC, 325; 
331), também a relação entre alma e corpo se apresenta de maneira diversa caso 
pensemos segundo a categoria do “vivido” e não das significações: 

[r]eduzida a seu sentido positivo, a conexão da alma e do corpo nada mais 
significa do que a ecceidade do conhecimento por perfis, ela parece ser 
um prodígio apenas se, por um preconceito dogmático, afirmamos que 
todas as entidades de que temos experiência deveriam nos ser dadas 
“integralmente”, como os significados pretendem sê-lo (SC, 325; 331-2).

O grande problema repousa na pretensão das significações de dar conta 
de tudo. As essências, tomando essa palavra no sentido clássico, ao intentarem 
estabelecer uma experiência das coisas “inteiramente”, acabam por impossibilitar 
a percepção e o conhecimento. Merleau-Ponty já esclarecera que a incompletude 
da percepção, longe de ser um problema é, na verdade, parte constitutiva desta 
e ao ser encarada de maneira positiva acaba por auxiliar na compreensão da 
experiência perceptiva. Eu tenho a “impressão” de ver o cubo inteiro, mesmo que 
três de suas faces sempre me sejam escondidas, devido à percepção mesma, que me 
dá, virtualmente, aquilo que não vejo. 

Todas as tentativas de explicar a percepção partem de um mesmo problema: 
“a consciência aparece, de um lado, como parte do mundo e, de outro, como 
coextensiva ao mundo” (SC, 327; 333), porque ela é, ao mesmo tempo, dependente 
do corpo físico e aquilo que permite que este corpo possa “compreender” os dados 
sensíveis. Nosso autor inverte as categorias mais gerais do conhecimento, pois 
“o percebido não é um efeito do funcionamento cerebral, é seu significado” (SC, 
329; 335). Não há, portanto, uma precedência orgânico-nervosa dos conteúdos 
de percepção em relação ao percebido, este se dá de maneira originária e só 
posteriormente deveria ser alvo de uma tematização, seja da ciência, da psicologia 
ou mesmo da filosofia.

A experiência perceptiva enquanto “constituinte” de um mundo prévio àquele 
da ciência contém em si uma ambiguidade. A estrutura ambígua da percepção 
ocorre porque “é verdadeiro dizer que minha percepção é sempre um fluxo de 
eventos individuais e o que há de radicalmente contingente no perspectivismo 
vivido da percepção dá conta da aparência realista”; em contrapartida, “também 
é verdade dizer que minha percepção acede às próprias coisas, já que essas 
perspectivas são articuladas de uma maneira que torna possível o acesso a 
significações individuais, já que elas ‘apresentam’ um mundo” (SC, 331; 338). Por 



36

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

isso dissemos que o movimento geral da consciência é invertido, parte-se agora da 
experiência perceptiva para explicar, inclusive, os dados de significação.

Entretanto, como podemos explicar o fato de uma aparente contradição ser 
capaz de dar origem a todas as nossas experiências sensíveis? Isso se deve a uma 
relação mágica, ou misteriosa, entre o mundo e o eu, intermediada justamente pelo 
corpo:

[a] imagem retiniana, à medida que a conheço, não é ainda produzida 
pelos raios luminosos que partem do objeto, mas esses dois fenômenos 
se parecem e se correspondem de uma maneira mágica através de um 
intervalo que ainda não é espaço (SC, 332; 338, itálicos nossos).

Para que seja possível compreender o fenômeno da percepção, sem recorrer 
à causalidade ou às teses realistas, é necessário apreender “sem confundi-la com 
uma relação lógica, a relação vivida dos ‘perfis’ com as ‘coisas’ que eles apresentam, 
das perspectivas com os significados ideais que são visados através delas” (SC, 332; 
339). E isso só será passível de ocorrer caso nos reportemos à percepção enquanto 
experiência originaire [originária] e nos valhamos da noção de intencionalidade 
que será trabalhada com mais atenção na obra subsequente do autor. 

É preciso ter em vista o fato de que ciências e filosofia clássica atribuem à 
causalidade um papel demasiado decisivo. Segundo Merleau-Ponty, “coloca-se o 
corpo humano no meio de um mundo físico que seria ‘causa’ de suas reações” (SC, 
202; 208). Este mundo, completamente exterior ao sujeito e que não possui com ele 
qualquer relação de proximidade ou de co-pertencimento, pode ser compreendido 
como o mundo objetivo da ciência, e as reações causais como simples reflexos 
analisáveis pelo método científico. Veremos, no entanto, que nem a causalidade 
e nem esse “mundo físico” dão conta da totalidade da experiência humana; mais 
que isso, a ideia é deixar nítido que existe uma dependência do espaço externo – 
objetivo – em relação ao espaço corporal, sendo o primeiro não resultante do 
segundo, mas justamente o contrário, daí a necessidade de uma nova abordagem 
para a experiência perceptiva que não se resuma aos pressupostos da causalidade 
nem àqueles idealistas. 

Seria então razoável esperar que essa consciência separada do mundo, ou 
melhor, que tem seu próprio mundo, consiga ter acesso aos objetos perceptivos? 
Segundo Ferraz (2006, p. 44), “a percepção não é a consciência intelectual criticista, 
que jamais toca a matéria, da qual apreende somente a estrutura inteligível; ela 
se relaciona com as Gestalten pelas quais o universo se manifesta.” É necessário, 
dessa forma, uma via de acesso diversa às formas que são, segundo tanto Merleau-
Ponty quanto o comentador citado, o modo de manifestação do mundo à percepção 



37

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

humana. Essa importância capital da percepção deve-se ao fato que “se entendemos 
por percepção o ato que nos faz conhecer as existências, todos os problemas nos 
quais acabamos de tocar se reduzem ao problema da percepção” (SC, 338; 344). Ou 
seja, comportamento, estrutura, forma, psicologia da Gestalt, crítica às ciências e à 
tradição filosófica; tudo isso está diretamente ligado ao problema da percepção, à 
dificuldade em se compreender a dualidade das noções de “estrutura e significação” 
(idem). 

Já mencionamos que o mundo se apresenta por formas, e não por elementos 
isolados que demandariam um tipo de compreensão baseado em relações causais. 
A forma é, ao mesmo tempo, “um conjunto que tem um sentido” e uma constituição 
autônoma, em certa medida, que “se altera ou se reorganiza diante de nós como 
um espetáculo” (SC, 338; 344-5). Sendo assim, ao mesmo tempo em que as formas 
nos apresentam o mundo, elas impedem que o vejamos de maneira completa, 
transparente e acabada. O sentido do qual fala Merleau-Ponty não corresponde 
àquele do criticismo, mas está fundado em um domínio anterior à intelecção e à 
problematização. Segundo ele,

[a] “coisa” natural, o organismo, o comportamento do outro e o meu 
existem apenas por seu sentido, mas o sentido que jorra neles ainda não 
é um objeto kantiano, a vida intencional que os constitui ainda não é uma 
representação, a “compreensão” que dá acesso a eles ainda não é uma 
intelecção (SC, 339; 345, itálicos nossos).

O lugar que funda todas essas categorias mencionadas pelo autor é o campo 
pré-objetivo, o mundo tal como ele se apresenta aos sentidos, e que tem, ele mesmo, 
um sentido ao qual nossa percepção deve, sem intermédios ou pré-juízos, acessar. 
A atitude criticista, que baseia o método científico e quer compreender o mundo 
como algo inteiramente disponível à inspeção de um espírito constituinte, perde de 
vista, justamente, esse campo pré-objetivo. No entanto, ciência e tradição filosófica 
se trabalham sobre pressupostos sem se darem conta, o autor esclarece: 

[s]e refletirmos sobre os nossos objetos de pensamento e de ciência, no 
final das contas eles nos remetem ao mundo percebido como ao terreno 
ao qual eles devem finalmente se aplicar. Nem por isso, não quis dizer que 
o mundo percebido (...) fosse a totalidade do universo. Há o mundo ideal 
ou cultural: não diminuí a originalidade, somente quis dizer que ele se faz, 
de algum modo, ao rés do chão (PPCP, 88; 65).

Estar ao rés do chão, ou, dito de forma mais simples, no andar térreo do 
mundo, é estar sempre relacionado, diretamente, com o mundo tal como ele é. Ora, 
a preocupação fenomenológica por excelência – descrever a realidade tal como ela 
aparece –, poderia ser compreendida, também, pela ciência, caso ela se desse conta 



38

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

do mundo sobre o qual ela trabalha de forma insuspeitada. 

Considerações finais

A descrição desse mundo, bem como a crítica das teorias que o deixaram 
inacessível à percepção, são alguns dos pontos que serão tratados por Merleau-
Ponty na Fenomenologia da Percepção. Neste livro, ocorre uma tentativa de 
compreender o mundo-da-vida do alto, e não mais “partindo ‘de baixo’” como 
ocorrera n’A Estrutura. Segundo Barbaras, ainda que no livro de 1938 Merleau-
Ponty tenha se dedicado ao estudo do comportamento em geral, na Fenomenologia14 
“é o sujeito do comportamento, a saber, o corpo próprio, que está em primeiro 
plano” (Barbaras, 1997, p. 17, tradução nossa). A tarefa agora consiste em descrever 
a nossa experiência, partindo de dentro, ultrapassando, assim, a perspectiva do 
espectador estrangeiro, que começou a ser deixada de lado somente neste último 
capítulo d’A Estrutura. 

Não se trata, porém, do corpo meramente físico, aquele “ajuntamento” de ossos, 
sangue e carne. Merleau-Ponty se debruçará, na verdade, sobre corpo próprio como 
afirma Barbaras, aquele corpo que “vivido como profundamente meu, porque é nele 
que me experimento, é ele o vetor dócil de minhas intenções, corpo este que eu sou 
antes que de possuí-lo” (Barbaras, 1997, p. 18, tradução nossa). Se o corpo vivido 
não pode ser compreendido como uma posse do sujeito, algo que esteja disponível 
a seu bel prazer, para ser usado, feito e desfeito de acordo com a necessidade, 
compreende-se a importância dos questionamentos merleau-pontianos tanto 
sobre o comportamento quanto sobre a percepção. Demonstrar a insuficiência das 
compreensões clássicas sobre a percepção abriu caminho, com efeito, para uma 
nova possibilidade de entendimento do corpo em geral e, de forma mais profunda, 
da noção mesma de subjetividade. A tarefa da teoria merleau-pontiana é

(...) inscrever a filosofia na existência, lá onde se constata o paradoxo de 
uma consciência que nunca é um puro espírito e de um corpo que nunca 
é um simples pedaço de matéria, um simples fragmento de extensão 
(Peillon, 1994, p. 33).

Não se trata mais de um sujeito acósmico, que a tudo acessa e que, portanto, teria 
em sua consciência as chaves para compreender e trabalhar o mundo e a natureza 
– fatos que a história e a política contemporâneas a nosso autor, bem como a nós, 
atestam o equívoco –, mas uma subjetividade encarnada, espacialmente situada e 
que, por assim dizer, faz parte do mundo, mesmo sendo capaz de imprimir-lhe a 

14   Para um aprofundamento sobre esta questão, cf. Marques, 2017.



39

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

marca por meio do trabalho, da arte ou mesmo da filosofia. 



40

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 21-40, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Referências Bibliográficas

BARBARAS, Renaud. Merleau-Ponty. Paris: Ellipses Édition, 1997.

______. Merleau-Ponty et la Psychologie de la Forme. Les Etudes Philosophiques, v. 57, n. 2, pp. 151-
163, Paris, 2001.

______. Le Désir et la Distance: introduction à une phénoménologie de la perception. 2a ed. Paris: Vrin, 
2006.

BIMBENET, Étienne. La Structure du Comportement: Chapitre III, 3 – “L’ordre humain” Merleau-
Ponty. Paris: Ellipses Édition, 2000.

DESCARTES, René. Os Pensadores: Discurso do Método / Meditações / Objeções e Respostas / As 
Paixões da Alma / Cartas. Introdução de Gilles-Gaston Granger; prefácio e notas de Gérard Lebrun; 
Tradução J. Guinsburg e Bento Prado Júnior. 3. ed. São Paulo: Abril Cultural, 1983.

FERRAZ, Marcus S. A. O Transcendental e o Existente em Merleau-Ponty. São Paulo: Associação 
Editorial Humanitas, 2006.

MARQUES, Rafaela F. Merleau-Ponty e a Experiência do Espaço. Dissertação (Mestrado em Filosofia). 
Programa de Pós-Graduação em Filosofia (UFSCar). São Carlos, 2017. (p. 111)

______. O Corpo no Espaço, o Espaço do Corpo: considerações sobre a filosofia de Merleau-Ponty. Tese 
(Doutorado em Filosofia). Programa de Pós-Graduação em Filosofia (UFSCar). São Carlos, 2023.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Phénoménologie de la Perception. Paris: Éditions Gallimard, 1945.

______. Le Visible et l’Invisible. Paris: Éditions Gallimard, 1964a. 

______. L’Œil et l’Esprit. Paris: Éditions Gallimard, 1964b.

______. La Nature. Notes de cours au Collège de France. Paris: Seuil, 1995.

______. Fenomenologia da Percepção. Tradução de Carlos Alberto R. de Moura. São Paulo: Martins 
Fontes, 2006a.

______. A Estrutura do Comportamento. São Paulo: Martins Fontes, 2006b.

______. La Structure du Comportement. Paris: Presses Universitaires de France, 2013.

______. Le Primat de la Perception et ses Conséquences Philosophiques. Lagrasse: Éditions Verdier, 
2014.

______. O Primado da Percepção e suas Consequências Filosóficas. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 
2015.

PEILLON, Vincent. La Tradition de l’Esprit: itinéraire de Maurice Merleau-Ponty. Paris: Éditions 
Grasset et Fasquelle, 1994.



Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 41-57, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Apontamentos sobre Desafios Filosóficos para uma 
Articulação dos Saberes Indígenas

Carlo Arturo Zarallo Valdés *

Recebido em março de 2025. Aceito em maio de 2025.

Resumo: Continuar justificando o eurocentrismo é uma postura que ainda permite o fortalecimento 
de posições ideológicas conservadoras — aquelas que seguem tratando a América Latina como uma 
simples extensão da Europa e como a única fonte legítima de produção de pensamento. Mais de 
cinco séculos desde a invasão e colonização e ainda assim a América Latina continua marcada por 
uma forma de colonialidade interna, que se manifesta não apenas no plano ideológico, mas também 
no âmbito político, econômico, epistêmico e ontológico — especialmente em sua fase neoliberal. 
Diante deste cenário, o objetivo deste artigo é analisar a modernidade e o eurocentrismo a partir da 
perspectiva da filosofia dos povos indígenas. Para isso, será utilizada a hermenêutica como ferramenta 
metodológica, com o intuito de confrontar os fundamentos teóricos dessas abordagens e revelar suas 
limitações. O texto também buscará aprofundar o sentido da “busca sagrada” nos contextos indígenas 
— compreendida aqui como uma categoria que articula espiritualidade, ética e saber —, ao mesmo 
tempo em que analisará os processos históricos e simbólicos de apagamento dos conhecimentos 
ancestrais. Por fim, o artigo apresenta algumas práticas filosóficas próprias dos povos originários, 
como forma de afirmar suas racionalidades e formas de existência.

Palavras-chave: epistemologia; povos indígenas; filosofia; decolonialidade.

Abstract: Continuing to justify Eurocentrism is a stance that still enables the strengthening of 
conservative ideological positions — those that continue to treat Latin America as a mere extension 
of Europe and as the only legitimate source of intellectual production. More than five centuries have 
passed since the invasion and colonization, and yet Latin America remains marked by a form of 
internal coloniality, which manifests not only on the ideological level but also in political, economic, 
epistemic, and ontological spheres — especially in its neoliberal phase. In light of this scenario, the aim 
of this article is to analyze modernity and Eurocentrism from the perspective of Indigenous peoples’ 
philosophy. To this end, hermeneutics will be used as a methodological tool, with the intention of 
confronting the theoretical foundations of these approaches and revealing their limitations. The text 
will also seek to deepen the meaning of the “sacred quest” in Indigenous contexts — understood 
here as a category that connects spirituality, ethics, and knowledge — while analyzing the historical 
and symbolic processes of erasing ancestral knowledge. Finally, we will present some philosophical 
practices specific to Indigenous peoples, as a way of affirming their rationalities and ways of existence.

Keywords: epistemology; indigenous peoples; philosophy; decoloniality. 

* Doutor em filosofia pela Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC), pós-doutorando no 
Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar da mesma instituição (UFSC). Professor de filosofia 
(UCM-Chile). E-mail: carlo.zarallo@hotmail.com ; ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6655-
045X .



42

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 41-57, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

A todos os povos que re-existem dia a dia 

1. Introdução								      
	

O título de nosso artigo responde a um tema que, desde nossa perspectiva, 
ainda não foi totalmente digerido no pensamento latino-americano contemporâneo 
e ainda mais brasileiro. Mas não é um assunto só nosso, esse contraste, entre 
uma filosofia eurocêntrica e uma filosofia tradicional dos povos do Sul, e quando 
dizemos Sul, nos referimos àqueles que foram colônias, àqueles que não são os 
Estados Unidos ou a Europa, isto é, China, Índia, mundo islâmico, África Bantu e 
América Latina. 

Esse contraste, desde minha experiência na formação de filosofia, vem desde 
2011, ano em que conheci pessoalmente o professor Enrique Dussel num congresso 
de filosofia na cidade de Mendoza.  Desde aí, tenho tentado refletir sobre o que 
significa pensar filosoficamente os saberes indígenas. 

Tenho um amigo do Marrocos que vende comida às quartas-feiras na 
Universidade Federal de Santa Catarina – UFSC (já volto a falar dele). Marrocos é 
um país islâmico do norte da África e, como acontece em muitos outros lugares do 
Sul Global, há algo interessante nas faculdades de filosofia: em geral, elas combinam 
duas grandes tradições. Embora esse debate devesse ser muito mais amplo, vou 
começar pelo específico.

Em países como Coréia, Japão, Índia, Marrocos ou Egito, é comum que as 
universidades ensinem duas tradições filosóficas. De um lado, está a filosofia 
tradicional, que em muitos desses lugares tem séculos de desenvolvimento e 
reconhecimento. Na China, na Índia ou no mundo islâmico, por exemplo, ninguém 
pode negar a importância filosófica do taoismo, do confucionismo, dos Upanishads, 
dos Rigveda ou dos pensadores árabes. Também é importante lembrar de grandes 
pensadores judeus, como Maimônides e Al-Farabi, que fazem parte dessas 
tradições.

De outro lado, está a filosofia europeia moderna, de base mais patriarcal 
e branca, iniciada com autores como Descartes, Hume, Kant, Hegel, Marx ou 
Heidegger. Essas duas tradições — a local e a europeia — são ensinadas, com maior 
ou menor equilíbrio, em muitas universidades do Sul.

Mas na América Latina, a situação é diferente. Raramente há estudos 
aprofundados sobre as filosofias dos povos indígenas nas faculdades de filosofia. 
Em alguns casos, nem se considera a possibilidade de que os povos originários 



43

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 41-57, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

tenham produzido filosofia. E, de forma ainda mais radical, chega-se a questionar 
se já houve filosofia na própria América Latina. Considerou-se que apenas a 
Europa pensou filosoficamente. A América Latina tem sido vista como um lugar 
de aplicação, não de criação do pensamento. Ou seja, a filosofia que fizemos 
são comentários europeus e nega-se que tenhamos pessoas que são filósofas. 
Neste sentido, considera-se que somos ainda mais atrasados do que os árabes, 
os chineses e os hindus, que pelo menos consideraram que houve uma grande 
filosofia. Entre nós, a situação é pior, porque não consideramos a filosofia dos povos 
indígenas, mas também não consideramos a filosofia, aquela feita por pensadores 
latino-americanos, que não pertenciam à comunidade dos povos originários, 
crioulos e mestiços. Aqui a situação é ainda mais grave. Segundo Dussel (1996), 
o eurocentrismo filosófico nega a possibilidade de que outros povos, como os 
originários da América Latina, sejam considerados sujeitos filosóficos válidos.

Se há uma filosofia tradicional e uma filosofia eurocêntrica, a articulação é 
praticamente impossível, não acontece. Temos aí uma realidade completa a ser 
pensada e não sabemos com qual das duas tradições fazer. Quase sempre é feito a 
partir do pensamento europeu, mas o pensamento tradicional não é integrado, e aí 
a verdadeira posição seria tomar os povos indígenas e pensar a realidade.

2. Conflitos Filosóficos

No ano 1978, Leopoldo Zea em seu livro a Filosofia Latinoamericana como 
Filosofia Sin Mas (Zea, 1978), fez uma pergunta que ainda hoje muitos filósofos se 
perguntam: existe uma filosofia tradicional nossa dos povos indígenas? A maior 
parte dos filósofos formados pelas faculdades de filosofia dirá que não — que 
há sim uma cosmovisão, uma sabedoria, mas que ela não se configura como um 
pensamento filosófico estruturado, capaz de servir como ponto de partida para 
reflexões sistemáticas. E então, o que fazemos? Continuamos apenas comentando o 
pensamento europeu?

Somos em grande medida comentadores. Não criamos, não inventamos, 
apenas repetimos. A maioria da produção filosófica acadêmica se dedica a explicar, 
estender ou atualizar autores europeus ou norte-americanos contemporâneos. 
E é justamente essa prática que revela o quanto ainda estamos mentalmente 
colonizados.

O colonialismo impôs seu controle sobre a produção social de riquezas 
por meio da conquista militar e consequente ditadura política. Mas sua 
área de domínio mais significativa era o universo mental dos colonizados; 
controle, por meio da cultura, de como as pessoas se percebiam e sua 



44

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 41-57, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

relação com o mundo. O controle político e econômico não pode ser total 
ou eficaz sem o domínio das mentes. Controlar a cultura de um povo é 
dominar suas ferramentas de autodefinição em relação aos outros. Para 
o colonialismo, isso envolvia dois aspectos de um mesmo processo: a 
destruição ou desvalorização deliberada da cultura de um povo (de sua 
arte, suas danças, suas religiões, sua história, sua geografia, sua educação, 
sua oratória e sua literatura) e a elevação consciente da língua do 
colonizador. O domínio da língua de um povo pelas línguas das potências 
colonizadoras foi crucial para a dominação do universo mental dos 
colonizados (Thiong’o, 2015, p. 62-63).

Nossa mente foi colonizada? Por que estamos pensando a partir de pensadores 
que pensam em outras realidades que não são as nossas? O que pensamos é 
inautêntico? No mundo acadêmico e no mundo universitário ainda prevalece a 
razão ilustrada; o Iluminismo, então, é ao que estamos nos opondo. O Iluminismo 
é o pensamento teórico, filosófico e ideológico da revolução industrial capitalista. 
Por volta do século XVIII, o grande Iluminismo (com Voltaire e Montesquieu na 
França, com Kant na Alemanha) consolida uma visão da razão ilustrada. O grande 
adversário do nascimento ou da consciência de uma filosofia dos povos nativos 
será a razão ilustrada. Disso temos que saber bem do que se trata.  Porque com 
essa definição de razão não podemos fazer filosofia dos povos originários, porque 
ela não funciona para nós, porque temos outra concepção da razão, do mundo, da 
ética, da política, do direito e de tudo, e então não devemos simplesmente querer 
usar essa razão para estudar questões dos nossos povos nativos.  Mas ainda temos 
que estar muito atentos ao exercício de qual razão estamos fazendo para estudar 
as questões dos povos nativos. Pois se fizermos isso a partir da visão iluminada 
moderna, distorcemos o objeto e nunca descobriremos do que se trata a questão. 
Então também temos de fazer uma autocrítica e saber de onde estamos nos 
situando.

3. Conflito Epistemológico 

A história das ideias tem mostrado que “a razão dirige o mundo e, portanto, 
também a história universal transcorreu racionalmente” (Hegel, 1995, p. 38). 
O mundo, então, terá que ser visto como algo abstrato e não como algo que tem 
concretude em relações culturais, sociais, políticas e históricas. O conhecimento 
parece ser enunciado desde o continente europeu e os enunciados são desvelados 
pela clareza da razão. Todos que estejam fora do esquema fechado e inamovível 
serão considerados bárbaros, míticos e primitivos. Parece existir uma aposta por 
gerar uma classificação social do ser humano que, em última instância, está contida 
na categoria de colonialidade que engloba todas as dinâmicas de poder que tem 



45

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 41-57, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

por trás. Dito de outra forma, a colonialidade abarca todo âmbito epistemológico 
(conhecimento) e ontológico (sujeito) na busca de um mundo homogêneo que se 
afaste ao máximo da diversidade de pensamento, da construção de conhecimento e 
de outras formas e modos de existir. “A colonialidade do poder envolve a imposição 
de uma estrutura de dominação que controla não apenas a economia e a política, 
mas também a produção de conhecimento e as formas de ser” (Quijano, 2005, p. 
123).

O pensador Anibal Quijano expôs que pra falar de modernidade desde uma 
visão eurocêntrica, cartesiana, é indispensável que a categoria de colonialidade 
esteja presente. Dito de outra forma, entender a modernidade implica ter 
consciência plena de que o “descobrimento” do outro é o que torna possível a 
dinâmica de poder  na qual a Europa se converte em eixo central (econômico, 
epistêmico e ontológico) frente ao continente americano. 

Nossa terra, de nossos antepassados, foi protegida. Temos uma ciência 
positiva e, graças a ela, nossa cultura continua milenar e não tem fim. 
Por exemplo, falamos dos irmãos e irmãs que alimentam nossa sede, 
nossas necessidades, aqueles que nos banham, aqueles que protegem 
tudo, isso se chama rio. Nós não usamos ralos para o rio, um irmão nunca 
pode esfaquear outro irmão, então não esfaqueamos um irmão que nos 
dá bebida. Se as transnacionais cuidassem de nossas terras como nós 
cuidamos delas, daríamos a elas um campo de trabalho de bom grado. 
Mas acontece que a única coisa com que as transnacionais se preocupam é 
obter seus benefícios econômicos e encher seus cofres de dinheiro (Iwgia 
apud Blaser, 2016, p. 2).

Nessa citação, encontramos um conflito epistemológico entre o que existe 
e o que não existe, entre uma visão que entende a “natureza” como objeto, como 
recurso e uma visão cosmológica, que apreende a “natureza” como parte de uma 
totalidade, de uma continuidade, de uma comunidade de humanos e não humanos.

Uma razão ilustrada é uma razão muito estreita e devemos começar a criticá-la. 
Pois a questão é séria e não está apenas na filosofia dos povos originários, mas em 
toda uma etapa da humanidade. Uma filosofia dos povos originários pode ser um 
bom exemplo para ter um ponto crítico de apoio para toda essa grande expressão 
que está sendo globalizada.  

Descartes talvez seja o melhor exemplo. Em 1637, Descartes publica O Discurso 
do Método. Educado pelos jesuítas, pensou a partir de uma reflexão sobre a 
individualidade e por isso expressava que ia colocar tudo em questão para chegar a 
um fundamento indubitável do discurso filosófico. Ele achou que podia duvidar de 
todos os dados dos sentidos, de tudo o que sabia. O que ele não podia duvidar é que 
ele era consciente nesse momento de ser consciente, isso ele chamou de ego cogito, 



46

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 41-57, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

“penso”:

[o] pensamento é um atributo que me pertence; só ele não pode ser 
separado de mim. Eu sou, eu existo, isto é certo; mas por quanto tempo? 
Ou seja, por todo o tempo em que eu penso, pois poderia, talvez, ocorrer 
que, se eu deixasse de pensar, deixaria ao mesmo tempo de ser ou de 
existir. (...) Nada sou, pois, falando precisamente, senão uma coisa que 
pensa; isto é, um espírito, um entendimento ou uma razão, que são termos 
cuja significação me era anteriormente desconhecida (Descartes, 1973, p. 
102).

Mas aí, é um “eu” que reflete sobre si mesmo, que se coloca como ponto 
de apoio para poder desdobrar um mundo a partir dele. Um eu já manifesto no 
individualismo metafísico, já anticomunitário, porque é o indivíduo que se coloca 
como ponto de partida. Mas também coloca uma razão que toma consciência de si 
mesma, deixando a corporeidade de lado.

E essa razão também vai nos dizer que a filosofia passa do mito ao lógos. “A 
filosofia europeia crê que nasceu quando se superou o mito e se ingressou no lógos. 
Mas isso é apenas uma autolegitimação ideológica” (Dussel, 1996, p. 32). Portanto, 
se a “razão” simbólica é primitiva, puramente metafórica, o lógos é a razão científica 
e matemática. O “2+2=4” exemplifica uma certeza matemática que se torna recurso 
para a caracterizar a identidade da razão. 

É verdade que “2 + 2” é igual a 4. No entanto, essa certeza não significa que 
a razão matemática seja a melhor forma de razão. A verdade dessa operação se 
deve à extrema simplicidade do objeto tratado — uma abstração. Dizer “2 + 2 = 4” 
é afirmar algo real no plano abstrato, mas não no mundo concreto. Não vemos “2 
+ 2” andando por aí. Podemos falar, por exemplo, de dois passarinhos mais dois 
passarinhos, que resultam em quatro passarinhos — mas aqui já entramos em 
outra dimensão, pois um pássaro não é uma simples unidade: ele tem penas, vida, 
movimento. O conceito de “pássaro” é complexo, ao contrário do número 4, que é 
uma quantidade abstrata e simplificada.

Essa confusão entre a simplicidade do objeto e a certeza da razão pode nos 
enganar. A razão parece mais certa quando lida com objetos abstratos. No entanto, 
quando se trata de temas políticos, ontológicos ou epistêmicos, a realidade 
se apresenta muito mais complexa. No cotidiano concreto, a realidade é de 
complexidade infinita, e a razão não pode oferecer certezas absolutas. Nenhum 
julgamento político, por exemplo, pode ser considerado absolutamente verdadeiro; 
sempre haverá margens para erro, justamente pela complexidade do objeto 
analisado.

Por isso se diz que a razão política aprende com seus erros — ela é 



47

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 41-57, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

inevitavelmente falível, porque atua sobre um objeto incerto. Ainda assim, essa 
é talvez a forma mais humana de razão, pois não é apenas teórica: ela é prática e 
afetiva, enraizada na experiência. Trata-se, portanto, de uma razão complexa.

A razão matemática, por outro lado, lida apenas com quantidades e não é capaz 
de dar conta da qualidade ou dos múltiplos aspectos da realidade. A razão moderna 
acredita que saímos do mito para chegar ao lógos, sendo este considerado preciso. 
Se entendermos lógos como razão abstrata, então essa razão não nos ajudará a 
pensar uma filosofia dos povos indígenas — porque é uma razão que se distancia 
da vida concreta. Pior: essa razão não é apenas abstrata, ela é mitificada. Acredita-
se que essa razão descobre, de forma individual, o que deve ser feito. Assim, se 
tomarmos o conceito moderno de filosofia, os povos indígenas seriam considerados 
sem filosofia — o que é uma distorção. Na verdade, eles possuem algo muito mais 
complexo, que também estava presente nos povos antigos. Os próprios gregos, 
que inventaram as palavras “philosophía” e “lógos”, não foram necessariamente os 
inventores da filosofia.

Muitos textos antigos, como os de Heródoto, Platão e Aristóteles, reconhecem 
que a filosofia grega tem origem no Egito. Curiosamente, os modernos afirmam que 
a filosofia nasceu na Grécia, enquanto os próprios gregos apontavam o Egito como 
berço do pensamento. É plausível, então, considerar que já havia filosofia no Egito 
3.000 anos antes de Aristóteles. É pertinente lembrar a crítica de Tatiano, em seu 
Discurso Contra os Gregos, quando acusa os gregos de apropriação cultural:

(...) tiraram dos babilônios a astronomia, das divindades persas a 
geometria, dos egípcios o conhecimento, e o alfabeto dos fenícios. Parem 
de chamar de invenções o que são imitações (Tatiano, 1996, p. 87).

Também houve filosofia na China e Índia. Falar que a filosofia surgiu na Grécia é 
parte do eurocentrismo. Recoloca a Europa como centro e fim da história universal, 
tal qual dizia Hegel (Dussel, 2007). Com essa visão, os povos nativos desaparecem e 
com essa interpretação não haverá filosofia.

Para os gregos, filosofia significa phílos (amor) pela sophía (sabedoria) e 
por isso temos que nos perguntar antes o que é sabedoria, não o que é filosofia. 
Aristóteles dizia que os filósofos fazem uma mito-poiésis, que também produzem 
mitos. Há um mito da caverna; Parmênides e Heráclito falam por mitos; o próprio 
Aristóteles está dentro de um mundo mítico. Aristóteles achava que a lua está 
ligada a uma esfera e o sol a outra, e que existem esferas que giram em torno da 
terra. E como explicar o movimento dos planetas com esferas? Então você não pode 
imaginar que complicações eles fizeram das esferas que moveram outras esferas, as 
almas moveram as esferas e então os cristãos disseram que eram arcanjos, e eram 



48

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 41-57, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

mundos míticos. Mas repetiram o dito de que isso é lógos. E filosofia é o amor da 
sabedoria. E o que é sabedoria? Sabedoria é saber ordenar. Ordenar o quê? Ordenar 
precisamente o sentido da existência.

4. Cosmos e mundo

A fim de ordenar, falemos sobre o cosmos e o mundo. O cosmos é toda a 
realidade, as milhões de galáxias a milhões de anos-luz de distância. Depois do 
chamado Big Bang, há 16 bilhões de anos, o cosmos expande à velocidade da luz 
por aproximadamente 355 mil quilômetros por segundo. Nossa, e bem que há 
milhões de anos de distância das galáxias, elas são imensas, vamos supor que tudo 
isso é real, e a capacidade humana tem a capacidade de pensar como hipótese, tudo 
real, vamos chamar isso de cosmos. Mas no cosmos, o ser humano (na comunidade 
e cultura), captura alguma parte desse cosmos, sendo aquele que incorpora em sua 
experiência diária. Vamos chamar essa totalidade de experiência do mundo real. O 
mundo não é o cosmos. O cosmos é a totalidade da realidade, que os Yanomamis, 
Macuxis, Maias, Mapuches contemplaram como nós, o sol, a lua, os planetas, as 
galáxias. O mundo deve ser colocado em um sentido filosófico muito preciso, essa 
precisão será útil para a filosofia indígena. O mundo é a totalidade das experiências 
que o ser humano tem do real. Mundo enquanto a totalidade de experiências 
que é preservada na nossa memória e na memória da coletividade. Mundo é essa 
totalidade neste momento, trazida pela nossa memória. Ailton Krenak nos ordena 
para que tenhamos cuidado. Pois “as pessoas que não têm laços profundos com 
sua memória ancestral, como referências que sustentam uma identidade, vão 
ficar loucas neste mundo maluco que compartilhamos” (Krenak, 2019, p. 9). A 
“civilização da mercadoria” (nas palavras de Davi Kopenawa Yanomami) perdeu 
a memória de sua conexão com a existência. Os povos da Terra e da Floresta são 
aqueles que não precisam “resgatar” uma “conexão com a natureza”. Conforme 
Krenak, “diz-se que vive na cultura de um mundo que não perde a memória de fazer 
parte da natureza, você é herdeiro disso, não precisa resgatar” (Krenak, 2020, p. 
57). Isso nos diz muito ao respeito do mundo, de nosso mundo. 

Mundo, porém, é uma totalidade de sentido. Aí teríamos que começar a ir 
devagar pois há pressupostos que precisaríamos desmembrar para começar a 
entender a profundidade do pensamento contemporâneo e a sabedoria dos povos 
originários. Porque o problema é que ao falar da sabedoria dos povos indígenas 
em suas próprias palavras, eu não os entendo mais. Uma vez que estou em outro 
mundo, no mundo moderno. Até os indígenas que vivem em Roraima, no Acre, 
que moram em Oaxaca, no planalto peruano, estão todos em outros mundos. Nas 



49

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 41-57, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

palavras de Eduardo Viveiros de Castro:

[c]omo vários etnólogos já haviam alertado, mas quase todos de passagem, 
muitos povos (talvez todos) do Novo Mundo compartilham uma concepção 
segundo a qual o mundo é composto por uma multiplicidade de pontos 
de vista: todos os existentes são centros potenciais de intencionalidade, 
que apreendem os outros existentes de acordo com suas respectivas 
características ou potencialidades (Viveiros de Castro, 2015, p.42).

Eles também já têm um mundo, que provavelmente foi influenciado pela 
modernidade. Então, precisamos ter categorias que nos permitam traduzir a 
experiência moderna para o “original” e a experiência “original” para a moderna. 
Uma passagem entre as duas tradições. Para isso deve-se ter muito cuidado. Por 
vezes pegamos o moderno e queremos impactar no tradicional empregando 
palavras modernas e assim distorcendo o pensamento indígena. Então, como nos 
situamos no mundo do indígena partindo do mundo moderno atual? Temos que ter 
categorias novas, pensar e criar novas formas de entendimento que nos permitam 
passar de um mundo para outro. Faz parte de um debate que é necessário levar 
a sério. O mundo como a totalidade do sentido da existência humana inclui o real 
como parte, então os maias, por exemplo, tinham um conhecimento astronômico 
superior ao conhecimento dos espanhóis. Com mais precisão do que estes, aqueles 
também calculavam os anos a partir do movimento de Vênus, de Marte e de outros 
planetas. Algo que os europeus ainda não faziam no calendário de Teodósio amado 
por eles. Ou seja, os maias tinham um certo conhecimento do cosmos, mas no 
mundo maia esse cosmos tinha um sentido. O que significa sentido? Não é o mesmo 
que verdade, e isso nos leva à diferença entre ciência e conhecimento.

A verdade é a atualização na minha subjetividade, ou seja, no meu cérebro, do 
real.

Isso é uma coisa (garrafa, telefone), eu estendo a mão e pego. Eu não estendi 
minha mão para o nada, tinha uma garrafa e era o que eu pensava haver. Era o que 
atualizei no meu cérebro. Mas no cérebro de forma neural, pois se eu realmente 
colocar a garrafa no meu cérebro, eu morro, pois destruo meu cérebro. Portanto, 
não dentro, mas enquanto uma existência neuronal. Assim dizem os filósofos da 
intencionalidade (Husserl) e eu a tenho tão atualizada que é a distância e minha 
mão recebe o império da minha vontade-razão que diz pegue a garrafa e minha 
mão se move e a leva. Se não houvesse verdade, ou seja, se eu não atualizasse no 
meu cérebro a realidade das coisas, eu não seria capaz de lidar com elas e eu não 
seria capaz de viver. Construir o real no meu cérebro é a gestão da realidade para a 
sobrevivência. Isso é verdade.

O sentido é outra coisa. O médico pode dizer “ele morreu”. Isso é um fato e é 



50

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 41-57, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

verdade, mas eu pergunto ao médico: “médico, qual é o significado da morte?”. E 
o médico pede desculpas, e diz “eu não aprendi isso na faculdade de medicina”. 
Outro alguém, um adolescente, pode perguntar: “doutor, e há imortalidade da 
alma ou os mortos vão ressuscitar?” Ao que o médico responde: “isso também não 
me foi ensinado pela faculdade de medicina”. Eis o mundo do sentido. O sentido é 
algo que o ser humano desde seu mundo acrescenta à realidade, na realidade uma 
grande parte da nossa existência é acrescentado pelo sentido e não simplesmente 
pela verdade. O sentido é a criação do ser humano a partir de seu imaginário de 
onde ele, o ser humano vive, porque lhe dá sentido. Por exemplo, o comer. Como 
é que um cachorro come? Bem, jogamos a carne e ele provavelmente engole e 
nem prova. Mas é assim que fazemos? Nós vamos comer e estamos cozinhando, 
por quê? A gente cozinha para diminuir o tempo de digestão, isso é uma questão 
fisiológica. Mas além disso, a gente faz em comunidade, alguns de nós até fazem 
uma oração antes de começar uma refeição. Nós celebramos a refeição. Comer é um 
ato comunitário, é um rito de celebração, para o qual deve ser feito um banquete, 
que é a festa, mas a festa não é o comer puro, que é a verdade do alimento, mas 
o sentido, de modo que o mundo tem como último horizonte do círculo (o que 
Heidegger chama de compreensão do ser ou totalidade do sentido).  Quando algo 
faz sentido ele tem um significado, mas não se relaciona apenas com a realidade 
cósmica e sim com o mundo cultural e histórico humano. Aí se guarda o lugar do 
sentido. Ter sentido é ter um lugar dentro de uma totalidade na qual se entende 
a realidade. Se a vida humana fosse apenas veritativa, descobrindo o que são as 
coisas, mas não imaginativa, seria infinitamente chato. É como se eu perguntasse 
a alunos de um curso de filosofia “por que vocês estão aqui?”. “Por que isso entra 
no projeto que você tem?”. Digamos, um projeto de ser filósofa ou filósofo, um 
intelectual que compreende a realidade. Se tem um projeto, esse projeto não é dado, 
mas está no imaginário. Faz parte do sentido de sua existência, há o que os faz viver, 
comer, dormir, sonhar e reproduzir a vida em um nível básico, o ponto de partida, 
a condição da possibilidade de sentido. Digo isso, pois naquela época “original” da 
filosofia não se deu uma passagem do mito para o lógos, mas se permaneceu no 
mito de qualquer maneira. Devemos agora repensar a palavra “mito”.

5. O mundo dos sonhos

Em A Simbólica do Mal (1960), Paul Ricoeur faz uma análise de dois mitos, o 
mito de Prometeu no mundo grego e o mito adâmico no mundo semítico. Adão e 
Eva são um mito: mito é uma história racional baseada em símbolos, não uma 
história infantil.  O mito é racional no sentido que dá razões. É racional, mas em vez 



51

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 41-57, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

de ser formulado de forma unívoca e secular como faz a filosofia eurocêntrica, o 
mito se formula em símbolos. Se por um lado o símbolo tem uma desvantagem em 
relação ao conceito unívoco de ciência, por outro lado, tem uma grande vantagem. 
Enquanto sua desvantagem o faz não ser tão preciso e unívoco como “2 mais 2” é 
“igual a 4”, sua vantagem o torna mais complexo e produtivo, podendo ser relido 
em diferentes momentos, ganhando a cada vez um novo significado, a depender do 
contexto e de como é lido.

A interpretação hermenêutica não é o mesmo que a explicação científica. 
Ambas são conhecimento e ambas exigem uma lógica, há método tanto em uma 
quanto em outra. Mas elas diferem no método. A hermenêutica é feita com símbolos 
e os símbolos têm significados diferentes, não apenas um.  Por isso é mais difícil 
entender o que é dito em uma linguagem simbólica do que o que é dito em uma 
linguagem unívoca. O unívoco se esgota explicando o existente, enquanto o 
simbólico pode ser relido em situações futuras de riqueza muito maior. No mito 
adâmico pode ser entendido, como as pessoas fazem diariamente, que no paraíso 
terrestre Deus disse ao homem para não comer desta árvore, e então Eva lhe deu 
a maçã da tentação e Adão comeu da árvore da vida. Seus olhos foram abertos, ele 
descobriu o mal e o bem e do paraíso foi expulso: a história começou. O mito de 
Prometeu é diferente. Um quase-deus que rouba o fogo dos deuses, a inteligência, e 
presenteia os humanos com tal item. Pelo roubo, ele é castigado. Um castigo eterno, 
no qual não há liberdade, apenas destino. Então Ricoeur diz, o mito prometeico nos 
fala da necessidade do destino, Deus quis e então ele o cumprirá eternamente. Por 
outro lado, o mito adâmico é um mito da tentação, onde o ser humano é livre, e por 
isso, inaugura a história: são dois mitos muito diferentes, e o segundo é o que vai 
ser imposto na cultura ocidental, porque fala de liberdade. Agora há outra forma de 
interpretar, então, o tema: é o último horizonte da compreensão das realidades do 
mundo é sempre mítico. No livro, Hacia una Crítica de la Razón Mítica: el laberinto 
de la modernidade (2007), Himkelammert diz que até a ciência tem os mitos como 
último horizonte de entendimento; o mito do progresso. Por exemplo, esse é um 
mito que não pode ser provado, mas também é perigoso, porque esse progresso 
quantitativo nos leva ao suicídio ecológico.  O horizonte último de compreensão do 
mundo, também moderno e até secularizado, continua a ser os mitos, os símbolos, 
os sonhos. 

Somos uma cultura do pewma. Os sonhos, nos dizem, são o tempo 
em que viajamos em um presente onde o futuro pode ser o passado 
e vice-versa. No visível, caminhamos contemplando, a cada passo, as 
perguntas que nos convidam a pensar – a vislumbrar – respostas que 
chamamos de conhecimento. No invisível, fluem em silêncio os rios da 



52

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 41-57, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

vida, transbordantes, nos presenteando com essas perguntas infinitas 
(Chihuailaf, 2019, p. 63, tradução minha).

O sonhar, questão fundamental para o mundo da vida indígena, e que adquire 
especial relevância no texto. Trata-se de recuperar para a existência um meio 
sensível no qual, aqui e agora, é o lugar onde tudo pode ser imaginado de outra 
forma. Experiência onírica, em que o futuro se expressa com materiais do que foi 
abrindo um mundo em que a energia da pluriformidade é jogada com toda a sua 
força. Assim, talvez, a América profunda não seja apenas a assinatura de um mundo 
afetivo-imaginal, mas também a assinatura de um projeto além deste continente, 
através do qual o pluralismo que constitui a vida em todas as suas formas é 
recuperado, a fim de aprender não apenas a ser, estar ou pensar diferente, mas, 
acima de tudo, aprender a sonhar de maneira diferente a riqueza de um mundo em 
que cabem muitos mundos e no qual o paradigma expressivo da existência recupera 
toda a sua potencialidade.

Quem envereda pelo tema dos sonhos depara-se com uma imensa 
literatura, tão antiga quanto a escrita, tão heterogênea quanto são as 
formas de conhecer. (...) Os sonhos são reivindicados pelas artes e pela 
literatura com fonte de inspiração criativa; pelas religiões, como meio de 
comunicação direta com o divino; (...) por diversos povos, que os assumem 
como um meio de aquisição de conhecimentos sobre si, sobre outrem e 
sobre o mundo. Entre os povos ameríndios, em geral, e das terras baixas da 
América do Sul, em particular, a importância dos sonhos é observada desde 
longa data. Abundam nas crônicas e etnografias dessa região referências 
ao papel central que os sonhos e seus relatos possuem no cotidiano destes 
povos. (...) Como insistiu Ailton Krenak, durante a fase mais crítica da 
pandemia, “é preciso sonhar para adiar o fim do mundo”.  Isso porque a 
atividade onírica seria, para diferentes povos indígenas, um modo de se 
conectar ao mundo e aos mais diversos seres que o povoam, e não de dar 
as costas para ele tornando-o mero recurso, passível de ser transformado 
em mercadoria e então aniquilado. Retomar a potência dos sonhos seria 
também retomar modos de criatividade que não aqueles cultivados pelo 
regime capitalista e neoliberal. Como insiste Davi Kopenawa em seu 
manifesto cosmopolítico, que é A Queda do Céu (2015), é preciso deixar de 
sonhar apenas “consigo mesmo” para então “viajar longe”, abrir-se para 
múltiplos mundos, por exemplo, o mundo dos xapiripë, imagens vitais dos 
seres que habitam a terra-floresta (Shirotari et al., 2022, p. 1-2).

De fato, o sonho indígena é uma condição fundamental do ser-e-estar no 
mundo. Ou como diz um xamã pumé: “Sonhamos para viver... A gente convive com 
isso” (Ouvires, 2020, p. 45).

Considerações sem finais

Assim como “islamofobia” significa pessoas que odeiam o Islã, a palavra 



53

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 41-57, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

“sacrofobia” significa a fobia do sagrado, mas também a fobia do simbólico, dos 
mitos e, em último lugar, poderíamos dizer que é a fobia do sonho, entendido este 
como manifestação do real na vida prática das comunidades ancestrais. 

 	 Secular significa que todo o sagrado foi tirado do horizonte da ciência e do 
compromisso da vida em geral. Porque a vida moderna, ilustrada e eurocêntrica, 
secularizou o mundo do mito e do sagrado e com isso jogou todas as culturas do Sul, 
China, Índia, África Bantu e os povos nativos na irracionalidade. Se o mito não for 
positivamente aceito como modo exemplar de razão, então não pode haver razão 
racional. Por conta disso, tentou-se e ainda se tenta castrar todas as nossas culturas 
desde sua fundação mítica. Contamo-las como anedóticas, irracionais, mágicas 
etc. Por isso é urgente um regresso para recuperar um horizonte que temos que 
repensar.

Uma filosofia crítica vai ter que deixar de ser sacrofóbica, tem que colocar o 
sagrado de volta no seu lugar, no horizonte mítico, e tomá-lo com respeito. Então 
poderemos ir ao mundo de nossos povos indígenas, cujo último horizonte de 
compressão do mundo, que inclui a realidade, é mítico. Onde as experiências 
empíricas do sol, da lua, dos sonhos, do alimento, são interpretadas a partir do 
horizonte mítico e não vice-versa, como faz o pensamento moderno que interpreta 
o empírico e a partir da negação do mítico. O que tinha que ser feito, como disse 
Galileu, seria preferível desde o empírico, corrigir o mítico quando o símbolo nos 
deu para pensar mal. Galileu falava que tinha visto Vênus através de um telescópio 
(que ele mesmo tinha feito), e viu Vênus como uma laranja e quartos minguantes 
e quartos crescentes como a lua. Ou seja, Vênus gira em torno do sol, os olhos 
puros não podiam ver em quartos minguantes nem quartos crescentes, porque 
era um pontinho no horizonte no céu com luminosidade, mas se aumentasse cem 
vezes, poderia. Então diz: a terra não é o centro do sistema solar, é o sol, mas ele se 
deparou com o mundo simbólico que disse que a terra era o centro, então veja como 
Galileu é interessante.  O que ele diz, Deus escreve com duas mãos o significado do 
universo, com a mão direita matematicamente e com a esquerda, simbolicamente.

Agora, quando havia uma contradição entre entendimento matemático e 
simbólico, é preciso corrigir o simbólico. Ou seja, se acredito que a Terra é o 
centro, porque a Bíblia diz que a Terra está no centro, mas meu telescópio me diz 
(graças aos árabes e chineses que a descobriram muito antes dos europeus e de 
Galileu) que realmente o sol é o centro, então agora temos que corrigir os símbolos 
corretamente, mas não devemos deixá-los de lado, porque eles têm muitas outras 
dimensões que são válidas. Porém, não mais nesta, e olha como ainda somos 
interessantes às vezes no mundo simbólico: quando dizemos, o sol nasce, isso é um 



54

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 41-57, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

erro, teríamos que dizer, nós vemos o sol de novo. Não é a mesma coisa, porque “o 
sol nasce” significa que a terra está parada e o sol é quem gira, se a terra vira e o 
sol aparece novamente, o sol é o fixo e nós o vemos. Então, a linguagem cotidiana 
ainda está na era do erro, como alguns mitos que teríamos para corrigir. Há mitos 
e mitos, o mito da libertação do Egito se não existisse, seria bom inventá-lo, e Cem 
Anos de Solidão de García Marques é inventar um mundo mítico que também pode 
dar sentido à vida, e é toda a estética. Todo mundo simbólico estético é aquele que 
dá alegria à vida, sem o simbólico a vida seria mais lisonjeira, não faria sentido, por 
isso temos que revalorizar o mito e levá-lo a sério a partir de uma hermenêutica. 
Agora entendemos que sabedoria pode vir de dados empíricos, mas ordenando-os 
a partir de um horizonte de sentido, e tendo uma visão da totalidade. Estes são os 
grandes sábios, e é claro que entre os astecas, os maias e os incas, havia sábios, e 
sábios que realmente ordenaram a realidade e deram sentido à existência.

Não só à existência, a cada ano, a cada mês, a cada dia, a cada hora, nossos povos 
indígenas estão atentos à realidade, e muitas vezes estão continuamente realizando 
atos com significado ritualísticos. Os macuxis, Huni Kuin, os chineses, Confúcio, Lao 
Tse, têm o rito como algo fundamental, a existência humana tem um significado 
ritual, certamente há um amor pela sabedoria entre os povos nativos, e essa seria 
a filosofia dos povos nativos. Mas, então, temos que distinguir e começar a criar 
e o problema é justamente que temos que ter muito cuidado com a terminologia. 
Às vezes, usamos no nível místico uma terminologia que vem do nível empírico da 
ciência moderna. Por exemplo, a palavra energia é perigosa. As pessoas vão para 
as pirâmides, ou por exemplo aqui na ilha, vão no dolmem da oração, tomam sol e 
tomam energia porque é equinócio, e acreditam que essa energia que nas aulas de 
física estudaram. É essa energia que agora aquece o corpo deles e depois lhes dá 
coragem e acham que essa é a energia dos povos, astecas, terena, carijós; nada a 
ver, a palavra é equívoca, nem precisamos usá-la para não dar o lugar, a energia de 
que estamos falando é outra coisa nos povos originais, é realmente o que permite 
a vida. Mas não é só uma vida física, é também uma vida de todo o ser humano, 
mas não vamos chamá-la de espiritual, porque aí estamos no dualismo, temos que 
chamar de parte da vitalidade do corpo, do newén, por causa da realidade humana, 
temos que inventar palavras, porque se dissermos o corpo, ai!, já estamos no corpo 
cartesiano e já o modernizamos e ele não começa mais a trabalhar com tudo o 
que queremos. Ele vai dizer os outros conceitos, então cada categoria dos nossos 
povos nativos tem um outro significado e em outro horizonte mítico, então ele é 
muito cuidadoso na língua para não dar mal-entendidos, temos que criar uma nova 
terminologia que seja a tradução compreensível para a filosofia eurocêntrica ou 



55

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 41-57, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

crioula mestiça.
Há uma tarefa criativa da linguagem, ao mesmo tempo em que é claro que há 

uma criação de método, porque nossos povos nativos têm um mundo, o mundo dos 
povos nativos fala, por exemplo, Pachamama, sendo a Mãe terra. 

O pachas é a totalidade dos sentimentos, a pacha é o ser, é o horizonte mítico 
da compreensão como totalidade, de onde eu interpreto tudo, então a pacha seria 
algo semelhante, nunca idêntico por analogia ao que um winka, chamaria de 
mundo, aquilo que eu coloco, a visão total. Então realmente os povos originários 
têm uma visão ontológica, não ôntica, eles não dizem eu e a garrafa, mas o ser 
humano comunitário compreendido em uma totalidade de significado, e temos que 
começar a ser capazes de descrever em que consiste essa totalidade de significado. 
Não é fácil, e traduzi-lo para uma língua falada em português é em confronto com a 
categoria de filosofias eurocêntricas.  Essa é a tarefa, porque simplesmente repetir 
a malha não significa uma explicação, mas uma repetição das perguntas, a tradução 
para outra língua, mas sem perder o sentido, e nesse caso temos que repreender 
a sacralidade do mito. E uma filosofia indígena é possível, porque é claro que já 
estamos fazendo experiências, mas temos que ter cuidado como o que é chamado 
de etnofilosofia, temos que sair de uma etnofilosofia que significa fazer aos nossos 
povos nativos, as perguntas que a filosofia europeia moderna apresenta e traduzir. 

O que é que os povos nativos perguntam  e como eles respondem, em sua 
própria língua, isso é algo mais complicado, e nesse momento estamos começando 
a entender qual será a compreensão ontológica final do cosmos, e no mundo de 
nossos povos originários, e alguns podem dizer, e para quê? não podemos mais 
voltar para isso, e eu diria: não é uma questão de voltar, é uma questão de recuperar 
as intuições mais profundas, que como não são mais modernas, não porque são pré-
modernas, são pré-modernas, modernas e extra modernas, ou seja, são paralelas 
à modernidade. Dizer que eles não são modernos, ou seja, são atrasados, significa 
ser outra experiência, e como a modernidade está em crise e estamos indo para 
outra era do mundo, essas experiências desses povos são prototípicas para o futuro. 
Então uma filosofia dos povos originários não para voltar ao passado, mas para 
abrir as alternativas do futuro. 

Eu mesmo devo tomar a filosofia dos povos originários como ponto de partida 
da filosofia no Brasil, porque eles estão me contando sobre as experiências humanas 
nesse território que ainda hoje desafiam e que permitem corrigir a nossa visão da 
realidade e também a formulação da alternativa de futuro, por isso a filosofia dos 
povos originários é importante.

Para terminar trago as vozes de Elicura Chihuailaf e Davi Kopenawa Yanomami:



56

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 41-57, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Quanto conhece você sobre nós? Quanto de nós reconhece em você? 
Quanto sabe sobre as origens, as causas dos conflitos do nosso povo com 
o Estado nacional? O que tem escutado sobre o pensamento da nossa 
gente e daquela gente sua que – na busca, antes de tudo, por outras visões 
de mundo que sempre enriquecem a própria visão – tem assumido um 
compromisso com o entendimento da nossa cultura e da nossa situação? 
(Chihuailaf, 1999, p. 10)

A floresta está viva. Só vai morrer se os brancos insistirem em destruí-la. 
Se conseguirem, os rios vão desaparecer debaixo da terra, o chão vai se 
desfazer, as árvores vão murchar e as pedras vão rachar no calor. A terra 
ressecada ficará vazia e silenciosa. [...] Então morreremos, um atrás de 
outro, tanto os brancos quanto nós (Kopenawa, 2015, epígrafe).



57

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 41-57, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Referências 

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Ch’ixinakak Utxiwa: uma reflexão sobre práticas e discursos 
descolonizadores. São Paulo: n-1 edições, 2021.

CHIHUAILAF, Elicura. A Vida é uma Nuvem Azul. São Paulo: Edições LOM, 2021.

DESCARTES, R., Meditações. São Paulo: Abril Cultural, 1973. 

DUSSEL, Enrique. 1492 – A Ocultação do Outro: rumo à origem do mito da modernidade. Nova Utopia, 
Madrid. 1992.

______. Filosofia da Libertação. Colômbia: Nova América, 1996.

______. Política de Libertação: história e crítica mundial. Madri: Trotta, 2007.

GONZÁLEZ CASANOVA, Pablo. Colonialismo interno e desenvolvimento nacional. Estudos em 
Desenvolvimento Internacional Comparado, v. 1, n. 4, 1965.

PERUZZO, Giovana Collodel Peruzzo; BEZZERA, Islândia; PRZYBYSEWSKI, Maria Luiza. O Comer é 
o Sagrado: alimentando corpo e espírito. Anais do IV Encontro Nacional de Pesquisa em Soberania e 
Segurança Alimentar. Campinas; Goiânia: 2019. (s/p) Disponível em: <https://proceedings.science/
enpssan-2019/trabalhos/o-comer-e-o-sagrado-alimentando-corpo-e-espirito?lang=pt-br> 

HINKELAMMERT, Franz. Hacia una Crítica de la Razón Mítica: el laberinto de la modernidad. 2. ed. 
San José: Departamento Ecuménico de Investigaciones, 2007.

KRENAK, A. Ideias para Adiar o Fim do Mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A Queda do Céu: palavras de um xamã yanomami. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2015.

LIMULJA, Hanna. O Desejo dos Outros: uma etnografia dos sonhos yanomami. São Paulo: Ubu Editora. 
2022.

OUVIRES, Katu. Saberes do Sonho: narrativas de um xamã pumé. São Paulo: Editora Raízes, 2020.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do Poder, Eurocentrismo e América Latina. Em: LANDER, E. (org.). A 
Colonialidade do Saber: eurocentrismo e ciências sociais. Buenos Aires: CLACSO, 2005.

RICŒUR, Paul. Finitude e Culpa: o homem falível. Tradução de Emmanuel Carneiro Leão. 2. ed. 
Petrópolis: Vozes, 2001.

SHIRATORI, Karen; GONGORA, Majoí Favero; SZTUTMAN, Renato; RIBEIRO JÚNIOR, Roberto Romero. 
Novas perspectivas sobre os sonhos ameríndios: uma apresentação. Revista de Antropologia, v. 65, n. 
3, São Paulo, 2022. https://doi.org/10.11606/1678-9857.ra.2022.202767.

TATIANO. Discurso Contra os Gregos 5 [S.V.F. I 109]. Tradução de Anjo Capelletti. Madrid: 1996. 
(Coleção Os Antigos Estoicos)

THIONG’O, Ngugi Wa. Descolonizar la Mente: la política linguística de la literatura africana. Prólogo e 
tradução de Marta Sofía López. Barcelona: Penguin Randon House, 2015.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Metafísicas Canibais. 2. ed. São Paulo: Ubu Editora, 2015.

ZEA, Leopoldo. La Filosofía Latinoamericana como Filosofía Sin Más. Cidade do México: Siglo XXI 
Editores, 1978.



Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Tarkovski: arte cínica, vida estética
Douglas Gadelha Sá *

Recebido em março de 2025. Aceito em maio de v2025.

Resumo: Este ensaio visa, a partir do filme Nostalgia (1983) de Andrey Tarkovski, investigar a diluição 
da subjetividade e a emergência de uma arte de viver que articula loucura, cinismo e memória na 
mobilização dos conceitos de estética da existência e vida como obra de arte desenvolvidos por Michael 
Foucault em seu último curso A Coragem da Verdade (1983–1984). A estetização da vida torna-se um 
problema ético quando a formação surge como um processo de práticas que fazem da existência uma 
obra de arte. Disto, procuramos dimensionar hermeneuticamente em Nostalgia o quanto a memória 
se dilui em decorrência da nostalgia e como os modos de vida cínica dos personagens e seus duplos 
aparecem como a transformação negativa, a partir de uma reflexão estética, ética e histórica nas 
quais os planos teóricos e fílmicos se encontram. Ao cabo, o ensaio defende que as duas linguagens 
demonstram o limite da vida na arte e o quanto a criação artística se põe em risco, em nome da 
existência, por ações que representam as crises, limites e instabilidades humanamente possíveis.

Palavras-chave: estética da existência; memória; Andrei Tarkovski; Michael Foucault; cinismo.

Abstract: This essay aims, based on the film Nostalgia (1983) by Andrey Tarkovsky, to investigate 
the dilution of subjectivity and the emergence of an art of living that articulates madness, cynicism 
and memory in the mobilization of the concepts of aesthetics of existence and life as a work of 
art developed by Michael Foucault in his last course The Courage of Truth (1983–1984). The 
aestheticization of life becomes an ethical problem when formation emerges as a process of practices 
that make existence a work of art. From this, we seek to hermeneutically measure in Nostalgia how 
much memory is diluted because of nostalgia and how the cynical ways of life of the characters and 
their doubles appear as the negative transformation, based on an aesthetic, ethical and historical 
reflection in which the theoretical and filmic planes meet. Ultimately, the essay argues that both the 
film and the philosophical text demonstrate the limits of life in art and how artistic creation is put 
at risk, in the name of existence, by actions that represent the crises, limits and instabilities that are 
humanly possible.

Keywords: aesthetics of existence; memory; Andrei Tarkovski; Michael Foucault; cynicism.

* Graduado em Filosofia (2020) e Mestre em Filosofia (2025) pela Universidade Federal de Pelotas. 
Atua como professor de Filosofia no ensino médio (SEDUC-SP) desde 2022. Editor da Revista 
Cuipatã de ensaios e literatura. E-mail: douglasgadelhasa@gmail.com ; ORCID: https://orcid.
org/0009-0004-4335-2302 .



59

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Introdução

Nos idos do pensamento Estético Contemporâneo, em que obra e vida se 
coadunam num processo de obliteração do dualismo espiritual, onde os aspectos 
éticos e estéticos se atravessam, é que reaparecerá a noção de um modo de vida, um 
éthos estético, que possibilitará novos horizontes para a ação humana. Embora o 
mundo representativo do século XX tenha enfrentado a destituição quase que total 
dos sentidos prévios e objetivos da vida humana, à revelia da superação de outros 
problemas, não pertencem mais ao horizonte das artes sentidos estáticos que 
garantem uma interpretação segura. A sensibilidade foi alçada como um trampolim 
epistemológico no iluminismo, para depois sofrer uma diluição objetiva desde o 
impressionismo e servir de escoamento da subjetividade para o surrealismo. Houve, 
em tais momentos, filósofos e pensadores que dedicaram suas obras para pensar 
sobre o fenômeno da arte, do ponto de vista estético, ético, político, ontológico, 
dando à Estética um novo estatuto. A perspectiva de uma arte que seja vivida ou de 
uma vida que seja artística é o estandarte da modernidade e quando o Wilhelm do 
Meister de Goethe decide abandonar sua vida burguesa para seguir uma trupe de 
atores pela Alemanha, representa-se tal virada que a arte irá interferir radicalmente 
nas práticas da vida burguesa.

A possibilidade de uma vida artística, ou de uma arte vivida verdadeiramente, 
é o amalgamento de duas atmosferas separadas até quatro séculos atrás por 
uma patrística moralmente estruturada à vida, resultando, enquanto efeito, no 
paradigma moderno que busca por uma genealogia dos valores culturais mais 
remotos, para então superá-los. A tarefa desta superação é o núcleo fundamental 
de uma vida vivida esteticamente. A vida expressa na arte tornou-se a grande 
tarefa que o artista contemporâneo busca, pois, uma vez sofrido o significativo 
encarceramento psíquico e sexual, fez com que sua subjetividade procurasse a sua 
própria salvação: uma vida que seja poeticamente habitada.

Nos últimos escritos e conferências de Michel Foucault, portanto em sua 
última fase de pensamento, aparecerá conceitos absolutamente diferentes da sua 
genealogia do poder feita até 1980: a noção de uma estética da existência, cujos 
processos vitais da ação e do fazer surgirão no artista moderno enquanto práticas 
de existência. Tais práticas são interpretadas por uma genealogia da subjetividade 
que Foucault inicia com uma história da sexualidade ao longo da história do 
Ocidente. As estruturas modulares do Ocidente se constituíram fundamentalmente, 
como pensou Foucault, enquanto grilhões da subjetividade do sujeito, efetuadas 
no ponto de virada do mundo grego para o latino. Se na Grécia Antiga havia uma 
dimensão de viver a verdade, uma espécie de coragem da verdade — e neste 



60

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

sentido Foucault estabelece alguns personagens gregos que levaram às últimas 
consequência tal postura, por exemplo, como Sócrates, que aceitou seu destino 
trágico e teve coragem de morrer –, no mundo latino tal mudança deslocou a 
subjetividade da parresía para uma moral da culpa, do castigo e do perdão nos 
primórdios do cristianismo.

A metafísica ontoteológica encubou uma necessidade moral a partir da 
oposição entre prazer e salvação, constituindo a vida enquanto o caminho 
para perfeição e de abnegação, uma vez que foi marcada pelo pecado original, 
a perseguir o desejo represado em nome da gênese da vida. O mundo cristão 
criou tal paradigma para o homem de forma que ele fosse insuperável em terra, 
determinando a sua única possibilidade de redenção no transcendental.  Tal 
arqueologia da moral, efetuada por Foucault na história do ocidente, influenciada, 
porém, pela genealogia nietzschiana, fornecerá toda a compreensão para o filósofo 
em A Coragem da Verdade, antes pelo poder, prazer, discurso ou loucura, pensar 
agora o artista enquanto um sujeito modernamente sujeitado a uma dinâmica que 
obedece à ordem do desejo. Tal visada pela subjetividade por uma genealogia é 
operada mediante o paradigma moderno que Foucault compreendeu em sua leitura 
Nietzsche, e como afirmou Scarlet Marton sobre tal relação (cf. Marton, 2001), 
Foucault compreendeu que a leitura das linhas de força da história produziu uma 
interpretação infinita da condição humana, isto é, aquele trabalho interpretativo 
que interpreta a realidade e conjuntamente interpreta-se enquanto sujeito 
questionador. A substituição de uma interpretação que esgotava os “sentidos uno” 
do mundo via uma escolástica finita da vida, por uma leitura filológica das estruturas 
e das vivências do humano cujos sentidos infinitos guiam provisoriamente a leitura 
das obras, é a característica que marca a Filosofia Contemporânea após Nietzsche, e 
assim, Foucault seria um exímio leitor de Nietzsche enquanto aquele que mobilizou 
sua filosofia para além de um ferramental, mas enquanto um percursor da filosofia 
que vê nos signos a possibilidade de nunca esgotar as dimensões do homem em sua 
relação consigo mesmo e com o mundo.

No último curso no Collège de France, A Coragem da Verdade (1983–1984), 
temos fundamentalmente desenvolvido as ideias de “a arte como vida cínica”, 
cuja relação do artista é viver a sua arte como uma expressão da verdade de suas 
obras. A mobilização destes conceitos por Foucault de estética da existência, 
arte como modo de vida e estetização da vida serão desenvolvidos sob um 
ponto de vista de substituição ou ressignificação dos sentidos empregados, pois 
existência e estética já se encontravam demasiadamente gastos naquele contexto, 
para se transformem em novos conceitos-chave cuja função primordial será o 



61

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

deslocamento da compreensão do que é entender uma obra de arte, para assim, 
podermos desdobrarmos os contornos que obras em múltiplas linguagens podem 
ter frente aos conceitos filosóficos, evitando a nefasta esterilização da arte efetuada 
pela estética clássica e dissecadora. Neste sentido, a metodologia deste trabalho se 
ampara na hermenêutica da obra de arte, uma metodologia de análise estética que 
combina e equilibra os conceitos filosóficos com o objeto artístico analisado e ainda 
a partir de um ponto de vista que encara a obra por ela mesma no sentido de a 
obra aparecer primeiro para se empreender uma interpretação dos seus sentidos 
estéticos, políticos, ontológicos e materiais.

Tornando vivo os conceitos estéticos, a obra do cineasta russo de Andrei 
Tarkovski (1932–1986) surge-nos como uma narrativa cujo centro temático gira em 
torno de personagens com uma lenta temporalização do devir humano, tema central 
do século XX que assiste às subjetividades emergiram e ao mesmo decaírem. Andrei 
de Nostalgia (1983), encontra-se num intenso mergulho de uma crise poética 
irreparável consigo, no embate com outro personagem icônico que representa a 
afirmação corajosa da parresía, tudo posto à prova pelas imagens inconscientes do 
cinema soviético de altíssimo nível conceitual. Um filme profundamente reflexivo 
para personagens existencialmente potentes. Desta forma, é fundamental notarmos 
que para compreendermos a relação entre cinema e filosofia, o movimento 
metodológico que aplicaremos nesta interpretação deve nos garantir duas coisas 
elementares: autonomia da obra de Tarkovski e uma honestidade filosófica para 
com os conceitos foucaultianos. A nossa interpretação repousa e habita entre essas 
duas dimensões. A imbricação proposta entre a noção de estética da existência em 
Michel Foucault e o filme Nostalgia se dará de uma forma negativa, pois na reflexão 
foucaultiana teremos uma arte circunscrita no século XIX, na aurora da Arte 
Moderna europeia e em Tarkovski temos um cenário ambientado na Itália de 1980, 
cuja imagem clássica e originária nasce do conflito de um poeta existencial russo, 
fatalmente moderno, num mundo clássico romano em decadência. A decadência 
de Andrei com sua identidade se expressa no atravessamento de um processo 
suntuoso de anti-formação longe de sua terra natal, daí a nostalgia.

Disto, o que nos interessa em Foucault para compreender a situação de Andrei, 
será esta junção efetuada magistralmente pelo filósofo entre arte e vida, vida e 
verdade, relacionando isso genealogicamente com os gregos. O que Nostalgia 
difere, a princípio, de Foucault é que os personagens de Tarkovski não passam por 
um cuidado de si e uma formação da subjetividade estrita, mas por uma espécie 
de estetização negativa da vida, através da angústia e da loucura poética enquanto 
forma de existência. Todos de alguma forma estão negativados pela vida. A possível 



62

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

implicação cínica em Nostalgia aparece em Domênico, um personagem que nos 
lembra o Sócrates de Foucault, que escancara a verdade manifestada pelo discurso 
político e sobretudo pela loucura, fazendo da sua existência este canal entre arte, 
política e vida. Porém, Domênico contraiu família, uma casa, traços estes que 
inclusive, após o abandono, o aprisionou em ruínas nunca reerguidas.

Assim delimitados a questão e o nosso objeto, poderíamos a encargo 
histórico, supor que o filme Nostalgia lançado na Europa de 1983 no mesmo ano 
em que Foucault ministrava os cursos no Collège de France, conviveu por alguma 
aproximação, não só pelo tempo histórico, mas por Tarkovski já possuir certa 
notoriedade no cinema francês dos anos 1980, com uma expressiva lista de filmes 
reconhecidos internacionalmente por Veneza e Cannes, sua relação com Robert 
Bresson, as influências italianas com Rosselini e suecas com Bergman. Supor que 
Foucault possa ter observado o cartaz em algum muro ou cinema de Paris não 
seria exagero, porém, nos é impossível confirmar tal informação. A curiosidade é 
somente a filiação histórica que ambas as obras possuem, sendo infelizmente no 
ano seguinte, 1984, quando Foucault falece. Dois anos após, também iríamos perder 
o próprio Tarkovski.

I. A nostalgia de uma existência pretérita

Todos os personagens deste filme sofrem de nostalgia. Domênico, Eugenia, 
Andrei, o compositor estudado e todos os exemplos que surgem ao longo do filme. 
Os três personagens centrais: Andrei Gorchakov, Eugenia e Domênico desenvolvem 
toda a força motriz do filme: a angústia pela vida. A primeira referência explícita no 
filme sobre o tema da nostalgia é quando Eugenia relata o caso de uma empregada 
em Milão que põe fogo na casa dos patrões devido estar com nostalgia para voltar 
à sua terra natal, na Calábria. Aqui, nostalgia aparece como uma espécie de doença, 
não como um sentimento melancólico, uma doença que impulsionou a existência da 
empregada para uma ação política que realizasse seu desejo quase revolucionário 
de retorno à pátria e da vingança com seu patrão.

O nosso personagem Andrei Gorchakov é um poeta russo em decadência, 
que está elaborando a biografia de um compositor russo do século XVIII, Pavel 
Sosnovsky, e para isso viaja até o norte da Itália, lugar onde o compositor se 
inspirava para a sua aptidão musical. Porém, Sosnovsky é acometido por uma 
nostalgia e volta depressa para sua Rússia feudal, caindo em desespero alcoólico, 
sem prestígio profissional e acaba cometendo suicídio. Ou seja, temos aqui um 
duplo processo de “formação” a serem desenvolvidos: do poeta Gorchakov e o seu 
deslocamento e da vida do compositor Sosnovsky a ser estudada pelo poeta. É 



63

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

desta inflexão que surgirá o fio condutor de Nostalgia, encenado por Andrei junto 
de Eugenia, uma atriz italiana, que decide o acompanhar nesta jornada.

A palavra “nostalghia” (ностальгия), ou simplesmente “nostalgia” em 
português, é um sentimento especificamente russo, um fenômeno legítimo do povo 
russo. Tal sentimento é o de regresso, de uma idealização de momentos vividos 
no passado, isto é, uma lembrança de antigas relações. Em língua portuguesa, 
especificamente brasileira, temos uma palavra que transpõe tal sentimento de 
nostalgia: saudade. Inclusive sem tradução disponível, a palavra saudade tem para 
nós esse sentimento profundo, bonito e saudoso/saudosista (virou até adjetivo) de 
uma pessoa ou uma sensação do passado, que vale a pena relembrar. Na música 
brasileira, virou tema repetidas vezes por Tom Jobim em Chega de Saudade (1958) 
e na literatura de Clarice Lispector aparece como uma dimensão psicológica da 
retirante Macabéa perdida na difícil adaptação da cidade grande em um processo 
de existência intenso, problemático e saudoso em A Hora da Estrela (1977), que 
guarda misteriosa semelhança com Andrei Gorchakov de Tarkovski, pois essa 
estrutura em que o herói sofre uma trajetória decadente até o seu fim, corresponde, 
de forma geral, à situação existencial do ser humano no século XX. Uma migrante 
nordestina e um viajante russo, ambos sofrem desta distância com a terra natal. 
Para os alemães não há saudade, mas a Sehnsucht é um sentimento sereno e mais 
passivo. A palavra “nostalghia” tem para os russos a mesma importância simbólica 
que se tem no sentir brasileiro a saudade. Para os italianos, a nostalgia aparece 
como falta de desejo [desidero] e na pintura metafísica de Giorgio Chirico como uma 
falta da existência humana. Tal sentimento é assimilado de diferentes formas pelas 
culturas, pois há de fazermos agora esse cruzamento.

Na história da narrativa moderna, seja literatura, teatro ou cinema, a questão 
da formação aparece enquanto uma nova estrutura de desenvolvimento do sujeito, 
um longo processo em que se moldava a subjetividade a partir das vivências que o 
mundo oferece há quem se lançasse sem proteção ao devir da vida. Em Gorchakov, 
a formação aparece enquanto um processo, um caminho, uma travessia, jornada 
ou até como um processo místico de constituição desta existência. Esta tradição, 
que considerou a formação enquanto um desenvolvimento de si, positiva e linear, 
nasceu com a forma no romance burguês alemão enquanto gênero, o Bildungsroman 
no XVIII, concebido por Goethe e recorrente até o século XX com grandes escritores 
como Thomas Mann, Franz Kafka, Guimarães Rosa, J. D. Salinger e Clarice Lispector. 
Diversos destes romances foram adaptados para o cinema a partir dos anos 1940 
em diante, do cinema japonês até o cinema russo e brasileiro. Quando pensamos 
em formação, estamos pensando para além dos limites do conceito de Bildung, isto 



64

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

é, o processo pela qual faço de mim uma imagem em desenvoltura, e talvez seria 
a ocasião de considerar a travessia de Andrei Gorchakov uma anti-Bildung, uma 
espécie de formação além da Bildung: uma estetização radical e cínica da vida. 
Tal formação não segue enquanto um processo linear do espírito, mas negativo e 
dialético, como Hegel primorosamente comentou sobre Goethe. Portanto, não 
parece haver nenhuma perda em considerar a força que o conceito de Bildung 
possui para entender personagens icônicos, porém, o filme e o próprio personagem 
de Tarkovski são insurgentes e exigem-nos um olhar mais preciso, profundo e 
honesto.

Em Nostalgia, o protagonista não é um jovem procurando iniciar seus anos 
de aprendizados. Gorchakov é um poeta, formado, já experiente, mas que se 
encontra em decadência. O seu processo será negativo, ao retornar às “origens” 
não somente por estar na Itália, nem por pretender-se escrever a biografia de um 
compositor, mas dele mesmo que se processa numa reescrita do outro, implicado 
em sua existência. A vida de artista aparece justamente aqui, em um duplo 
funcionamento: tanto na intenção que Gorchakov tem em escrever a biografia do 
conterrâneo Pavel Sosnovsky, um compositor russo do século XVIII, quanto da sua 
própria existência enquanto poeta, como “aquele que funda na palavra” como diz 
Heidegger, o angustiante processo vital de estetização da existência. Na aula de 
29 de fevereiro de 1984, Foucault irá fazer uma breve genealogia sobre a vida de 
artista, surgindo no Renascimento enquanto uma forma literária de biografia, em 
Vida dos Artistas, de Giorgio Vasari, como expoente que diferenciava a vida dos 
artistas não reduzida às dimensões ordinárias. Porém, segundo Foucault, em fins 
do século XVIII e início do XIX, surge a vida do artista como testemunho do que é a 
arte em sua verdade. Ou seja, o artista vivia a sua arte como expressão da verdade 
de suas obras. Esta concepção surge no esteio de duas características modernas: 
a de que a Arte pode dar existência a uma forma em detrimento de outras; e 
o princípio no qual a vida mesma seria o próprio estofo de toda obra, enraizada 
e, a partir dela, o pertencimento ao domínio da arte. Portanto, a vida de artista 
aparece como a condição da obra de arte e autenticação desta: “[h]á em toda forma 
de arte uma espécie de permanente cinismo em relação a toda a arte adquirida. 
É o que poderíamos chamar de carácter anti aristotélico da arte moderna” 
(Foucault, 2014, p. 165).

A dimensão anti aristotélica a que se refere Foucault surge enquanto uma 
crítica ao estabelecimento do que são os sentidos de algo, isto é, de representação 
que houve entre as coisas e as palavras que nomeiam tais coisas. A representação 
no pensamento aristotélico segue uma relação de correspondência entre as coisas, 



65

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

de complementariedade, de necessidade e a poesia, bem como o teatro, estiveram 
amarrados por muito tempo neste regime,  se consolidando  na  evolução 
destas linguagens até  fins do  século XIX. Toda poesia e teatro ocidental foiram 
construídas sob esse constructo aristotélico, sob um esquema representacional que 
correlaciona a imagem ao sentido mimético da palavra. No cinema, embora seja a 
linguagem absolutamente contemporânea desde o seu surgimento, resiste em seu 
interior uma espécie de praga em que se exige da ficção um injusto vínculo com o 
real. No documentário de safári, por exemplo, toda palavra está intimamente ligada 
à imagem e ao jornalismo, com a indústria cultural  inserindo tal correspondência 
no imaginário visual a ponto de uma adaptação cinematográfica de um romance 
ou conto literário ser sempre objeto de frustração  do leitor.  Tal frustração é um 
sentimento aristotélico de vontade representacional das imagens. 

As vanguardas do início do século XX romperam  com  tal erro de 
correspondência das imagens, liberando o sentido iconográfico para uma crítica 
genealógica e temos tal movimento interpretativo  muito bem demonstrado pelo 
próprio Foucault no ensaio antológico  Las  Meninas  (1966)  com  a destruição 
semiótica do aristotelismo imagético enquanto libertação que a pintura de 
Velásquez operou no século de ouro espanhol.  Para além da fenomenologia, a 
arqueologia-genealógica foucaultiana ao lado do existencialismo, figuram as três 
principais forças interpretativas estéticas na relação entre arte e filosofia do século 
XX. E a noção de existência, igualmente como a ideia de arte, sofreu deste bloqueio 
por toda a tradição metafísica do ocidente. Se tomarmos como radical a operação 
existencialista e a quanto tal corrente alterou as discussões ontológicas atuais, do 
embate entre gênero e identidade até a chamada “Arte DNA”, fica evidente então, 
que a tradição concebia o ente como determinadamente fechado segundo uma 
perspectiva aristotélico-tomista. 

O lema existencial francês será justamente a inversão do legado onto-teológico 
medieval: a essência precede a existência para a existência preceder a essência. Tal 
operação dos caracteres ontológicos, isto é, das concepções de “natureza humana” 
será amplamente assimilada e levada às últimas consequências pela filosofia 
vindoura, junto a todas as dissidências políticas que surgirão daí, declaradamente 
ou não. Na arte moderna, a vida tornar-se-á o estofo de toda obra, não havendo 
mais o vínculo com o real, as impressões, o inconsciente e os desejos, tornando-
se o arauto de poesia, teatro, literatura ou cinema. A desvinculação que Foucault 
opera na Arte se dá no âmbito da filosofia enquanto reflexão possível da verdade, 
abstrata e sem comprovações, portanto, a relação artística que podemos extrair do 
pensamento foucaultiano é própria da linguagem intercambiável de relação. 



66

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Nesta tensão, o embate da cultura enquanto instituição norteadora dos valores 
estéticos com a arte moderna faz insurgir novas formas e linguagens poéticas que 
possibilitaram não só um estatuto autônomo da arte frente ao real, mas releituras 
da relação humana com o espaço, com o tempo, com a linguagem e com os desejos 
produzidos. A arte moderna reconquistou tal espaço da obra, seja na arquitetura, 
na escultura ou no próprio cinema, transformando a linguagem em experiência 
vivida do corpo e das sensibilidades, a exemplo da italiana Eugenia, que, em 
meio à discussão com Andrei, diz: “O tradutor é um bom poeta” (Nostalgia, 1984, 
00:15:25), comentando sobre uma leitura sua da poesia russa. Só seria possível 
esta bela observação de Eugenia, se a Arte Moderna tivesse rompido os grilhões 
miméticos da tradição aristotélica-platônica. Logo após, Gorchakov responde: “A 
poesia é impossível de ser traduzida, a arte é assim” (Nostalgia, 1984, 00:15:32) 
e o carácter originário da palavra poetizada é reconhecido, mesmo nos limites da 
linguagem, enquanto uma impossibilidade positiva, ou como diz Benjamim, a tarefa 
do tradutor é transformar pela forma a relação das coisas com a linguagem, no caso, 
das palavras com as palavras. 

II. Andrei e a coragem negativa pela vida

O interessante em notar é que o poeta Andrei Gorchakov vai até a Itália para 
escrever a biografia de um compositor russo. O tal Pavel Sosnovsky, que viveu um 
período na Itália do século XVIII, ao voltar à Rússia, é tomado por uma profunda 
nostalgia, cedendo ao suicídio. A ida de Gorchakov até a Itália é o mesmo processo 
de Sosnovsky, dois artistas saem de sua terra natal acreditando na possibilidade 
de formação em outro lugar, mas acabam cedendo à nostalgia, um sentimento-
estar que finca ambos os personagens russos a uma impossibilidade. O processo 
de estetização de Andrei não é uma formação da subjetividade, não está calçada 
numa proposta do cuidado de si stricto sensu ou ainda num processo moral de 
constituição progressiva, mas é uma espécie de um processo estético-negativo. A 
subjetividade de Andrei está um caos, na verdade, o poeta precisa se livrar desta 
subjetividade moderna do pensamento e desejo, para tentar entender as grandes 
questões em torno da existência, do tempo, do devir, da memória que exigem um 
desdobramento pela angústia de viver. Andrei é um personagem que intriga o 
próprio enredo do filme. Ele é o centro e, ao mesmo tempo, a periferia da obra, ao 
atuar em diversos planos de consciência que o espectador gradualmente acessa. É 
Andrei que abre tais acessos, seja a partir de suas visões oníricas que confundem 
a lembrança da família na Rússia longínqua misturada ao interior da Itália ou 
até mesmo nos diálogos com Domênico, que perfila o seu duplo durante toda a 



67

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

narrativa. Uma frase no começo do filme situa o tipo de personagem que iremos 
acompanhar: “não desejo mais nada que seja só para mim” (Nostalgia,1984, 
00:04:38).

Há igualmente uma espécie de niilismo em Andrei, pois ao fim do filme 
somos conduzidos a um momento de superação do personagem, ainda que 
trágica. O que se opera em algumas cenas, parece ser dois elementos cruciais para 
Tarkovski e seu personagem Andrei: primeiramente, o uso dos espelhos como 
um recurso visual amplamente usado no cinema herdado pela pintura, que vai 
possuir justamente a função de revelar o que a câmera não mostra e faz ver, para 
o espectador, justamente o ocultado. O espelho é um elemento que funciona como 
a explicitação da verdade, e disto, surge o aceno hermenêutico que o conceito de 
“modo de vida cínica” de Foucault possui. Explicitar a verdade é encarar a obra na 
vida e a arte na coadunação de ambas, fazer da vida uma obra de arte é revelar a 
existência através da verdade. Andrei, neste momento, sabe da profundidade de 
seu problema estético-existencial, mas aceita a partir daí, na casa de Domênico, 
quando vai conhecê-lo, o início do seu enfrentamento vital. Será Domênico o 
elemento intrigante na viagem à Itália de Andrei. Durante a visita, Domênico, em 
um simples comentário sobre o vício em cigarro, diz ao poeta: “deve aprender para 
não fumar… fazer coisas importantes”. Neste momento, Tarkovski coloca o ator Oleg 
Tarkovski estrategicamente direcionado sobre a luz, um fileto de luz paira sob seu 
olho como que uma iluminação que Domênico intervém em Andrei, questionando 
o seu olhar, até então obsceno e confuso. Logo em seguida, Domênico menciona 
que: “precisamos de grandes ideias” (Nostalgia, 1984, 00:56:30). Acompanhando, 
junto a um longo silêncio, Domênico entrega a Andrei um pedaço de pão e um 
copo de vinho. O símbolo desta oferenda na história da religião significa o sangue 
e o corpo, enquanto uma doação Domênico decide ajudar Andrei no processo de 
travessia. Ao mesmo tempo, Domênico se sente confuso frente a Andrei, pois ambos 
estão problemáticos, mas a loucura de Domênico é a viseira que resplandece uma 
verdade mais acessível, o cinismo. 

O segundo elemento na relação entre ambos é o tempo. Tarkovski nos 
permite ter uma experiência temporal dilatada enquanto observador. Mas o 
tempo entre Andrei e Domênico pertence a um reino que habita a oposição e 
a complementariedade. O tempo no vilarejo italiano se movimenta num devir 
existencial que depende do avanço (ou retrocesso) que os personagens vão tendo. 
O tempo das memórias, como a cuia, a garrafa e o relógio sobre a mesa na casa de 
Domênico, é a referência à terra russa que ficou para trás e agora resta somente 
a memória na teia do passado. A cena nos lembra uma pintura barroca, onde a 



68

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

decadência do homem está na materialidade da sua casa, a ruína do homem é a 
ruína do tempo, é a própria diluição da subjetividade. A temporalização de Andrei 
durante o filme é uma lentidão que se processa em conjunto com a crise. O devir 
é dinamizado sob a lentidão e o filme inteiro é perspectivado neste tempo. Tal 
lentidão é expressa na negatividade que emana de Andrei, cuja decadência é uma 
errância permanente pela ausência, que ao fim esquece-se do objetivo provisório 
que Tarkovski abandona logo no início do filme. 

A lenta temporalização dos personagens é o processo de morte destes mesmos 
personagens e assim o tempo é que organiza a morte das faces, ou das duplas faces, 
que Gorchakov e Domênico compartilham entre si, os seus duplos são postos à prova 
da morte. O esculpir do tempo é a preparação da morte individual, subjetividades 
que infinitamente são inscritas num mundo destituído de sentidos temporais 
que poderiam indicar alguma objetividade da vida, terrena ou transcendental, 
perecem pela ordem das coisas que nunca obedecem às vontades dos personagens. 
As ruínas que Tarkovski constrói em torno do quarto de Andrei ou da casa de 
Domênico são as representações mais profundas que o tempo esculpirá, gota à 
gota, no inconsciente dos personagens. O tempo aparece como o fim e o começo 
da humanidade. O melhor do homem é que em sua possibilidade de infinitude ele 
percebe-se finito, por isso a crise e daí o niilismo. Muito embora a possibilidade de 
um niilismo em Andrei, enquanto uma face da sua coragem negativa, é a chave para 
entendermos que a sua decadência não repousa sobre sua perda, sua nostalgia da 
terra natal, mas no aprendizado negativo, e forçado a se submeter frente a Eugenia 
e Domênico. Tal coragem negativa pela vida é a própria expressão de um niilismo 
enquanto negatividade que produz a vida sem ressentimento para uma potência 
estética de vida. 

A questão que persegue incessantemente durante o filme é o tema da 
lembrança. Como se fosse um salto para imaginação, a narrativa de Tarkovski é o 
entremeio do real com o imaginado. Planos do real são saltos para o imaginário, 
e o que se imagina no real são vínculos estreitos entre aquilo que se percebe e 
aquilo que se toca. A luz em Nostalgia sempre nos oferece uma dimensão subjetiva, 
surge a partir de um plano interno do personagem, a câmera, que se esconde 
frequentemente nas sombras, revela o lugar para onde os personagens olham, 
sobretudo em Andrei. A fotografia não é a captação do real, mas o plano interno 
que a subjetividade da personagem sempre procura, acendendo, revelando ou 
escondendo o inconsciente de cada um. A nostalgia russa que acomete Andrei se 
alterna entre lembrança de um futuro não existente, algo irreal, com a imaginação 
de um presente extemporâneo ao próprio personagem, e disto, Andrei sofre durante 



69

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

todo o filme. Como a morte de sua mulher, um possível suicídio seu ao voltar para 
a Rússia, a perda de um filho, o seu cachorro lambendo as suas mãos enquanto 
dorme na hospedagem na Itália que se vê inundada por água. Esta dimensão da 
nostalgia se mostra também como um reconhecimento das semelhanças entre os 
países que tanto Eugenia quanto Andrei traçam, seja para apontar um problema ou 
uma solução: “aqui é igual à Rússia.” (Nostalgia, 01:25:41), diz Andrei numa cena 
desolada. 

Quando Andrei rompe com Eugenia e decide seguir sozinho em sua crise, 
ele acaba parando numas ruínas submersas por água, por onde perambula 
bêbado enquanto declama algum poema seu. De nulo e opaco, transforma-se em 
alguém que se expressa e consciente, mesmo que alternando entre um estado 
real e imaginado. Será na vodca russa que está bebendo, no pão e na poesia que 
se devorarão suas questões interiores. Ao ler um poema seu, incorporado por um 
narrador no filme, descobrimos que o seu livro de poemas se consome em fogo 
enquanto é lido, ao lado da bebida e dos pães. As miragens em preto e branco 
seguem-se como mais uma nostalgia, pretérita, de uma culpa pela sua família estar 
sem ele, triangulado pela história de Domênico ter mantido sua família presa por 7 
anos. Andrei se revira nesta culpa empática por Domênico. As ruínas da nostalgia 
serão os templos que diluirão a subjetividade dos homens modernos. Tal questão 
moderna, modernamente moderna, é o fio que conduz à dimensão mais profunda 
do filme enquanto tema e conceito trabalhado por Tarkovski. Eis o poema narrado 
pelo próprio Andrei na emblemática cena das ruínas:

(...) a visão se turva. Minha força são dois dardos adamantinos ocultos. 
Confunde-se o que se ouve da casa paterna distante que se respira. Os 
músculos duros e os gânglios enfraquecem como um ruído de boi no pasto 
e, quando a longa noite cai, duas asas surgem atrás de mim. Na festa, a 
vela me consome. De madrugada, recolham minha cera derretida e nela 
leiam quem chora, e quem anda soberbo como dando a última porção de 
alegria, morrer levitando e, por sorte, acender-se postumamente, como 
uma palavra (Nostalgia, 01:24:40-01:29:35).

O processo de travessia de Andrei será representado por uma promessa a 
Domênico sobre ele atravessar a piscina, de ponta a ponta, mantendo a vela acessa 
a qualquer custo. A travessia do fogo é uma missão simbólica de aprendizado e, 
enquanto a vela se apaga, Andrei entende necessário voltar e completar todo o 
percurso com o fogo acesso. A travessia é uma espécie de redenção do desejo para 
com Eugenia, uma procissão de culpa ressentida pela família e um aprendizado 
sobre a sua crise de inspiração com a escrita da biografia que não acontece sobre o 
compositor russo. A procissão, enquanto esse processo de travessia, e no contexto 



70

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

religioso de expiação e de resolução ou pagamento de alguma coisa, aparece como 
uma promessa que precisa se cumprir a qualquer custo. Na história da literatura, 
temos Sísifo enquanto um personagem preso infinitamente a uma tarefa muito 
dolorosa, e Andrei também se move na lógica do tempo infinito. Durante a travessia, 
a vela acaba se apagando e acendendo contingencialmente sem o controle do poeta. 
De forma cíclica e cansativa, o espectador se angustia juntamente com Andrei pelas 
inúmeras repetições de atravessar o vão da piscina com a vela acessa. No cinema 
brasileiro, o Zé Burro do Pagador de Promessas (1962) é o Sísifo tropical que passa 
dias querendo completar sua promessa ao tentar entrar numa igreja e ser acusado 
de “mexer com macumba”, prova do sincretismo brasileiro na contraposição do 
conservadorismo estrutural do Brasil e da sua Igreja.

E ainda, os personagens que precisam atravessar um rio, uma cidade, uma 
piscina ou uma montanha, na verdade, são construídos em uma estrutura mítica 
de repetição e provação de personagens que precisam atravessar para sofrerem, 
finalmente, mudanças internas. Tal é a solução para Andrei, mas não é uma solução 
culposa e cristã que Tarkovski lança mão para um personagem niilista como 
Andrei, quando, na verdade, o cineasta russo o posiciona no painel geral de ideias 
a respeito da história do protagonista ocidental, que agoniza no processo e talvez, 
caso seja burguesa a narrativa, o final possa ser redentor. Andrei é um personagem 
travado, impossibilitado, imobilizado e sem ação, como diz Sartre, e por isso sua 
crise já está instalada antes mesmo da sua chegada à Itália. A nostalgia de Andrei 
é um sintoma que aparece na Rússia e, na verdade, se sente na Itália, porque é 
lá que julga ser a possibilidade de mudança de ares, pois também não conseguia 
compreender completamente a vida de Pavel Sosnovsky a partir unicamente do 
solo russo. Quando finalmente as coisas parecem se encaminhar, mesmo que 
tais resoluções sejam negativas e marcadas pela ausência ou pelo delírio, Andrei 
compreende que as ruínas da sua memória são aquilo que o edifica e aquilo que o 
fará voltar à Rússia, portanto, dar uma volta em sua jornada. Uma jornada marcada 
pela negatividade, de uma coragem final, em resolver suas imobilidades provocadas 
por Domênico, traduzindo em ação, ainda que negativa, tendo por fim coragem de 
atravessar o rio da sua subjetividade fragmentada.

III. E a loucura como sacrifício político

Domênico vive um modo de vida político como forma de existência. Para além 
de representar um tipo de um velho solitário e abandonado por sua família, que 
os manteve por 7 anos presos em casa, pois temia o fim do mundo, Domênico é 
aquele personagem que se recusa a estar inscrito na ordem organizada da vida, mas 



71

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

sim sob a ordem desordenada do cinismo. Sua família o abandona, partindo para 
Gênova e, desprotegido, Domênico cai num modo de vida suspenso e o seu cinismo 
se radicaliza. O cinismo aqui é entendido tal como os gregos compreenderam, cuja 
reabilitação Foucault faz em sua genealogia do prazer, nos permitindo entender 
a figura de Domênico tanto materialmente, visto sua casa quase tão abandonada 
como ele, quanto espiritualmente em seu sobrevoo ideal dos pensamentos sobre o 
mundo, o homem e seus hábitos mais destrutivos. Domênico, tido como louco, vive 
sozinho com seu cão em um galpão destelhado em ruínas, que chove por toda casa. 
A sua casa (oikós) só possui as armações dos cômodos, uma porta sem parede, um 
armário velho e úmido na cozinha e sua cama sob um plástico pendurado acima 
por cordas nas extremidades das paredes, protegendo da chuva, produzindo uma 
grande bolha prestes a estourar por cima da cama, símbolo do matrimônio em 
crise. Tal modo de vida de Domênico nos lembra muito Diógenes, o Cão, filósofo 
grego que fez da pobreza uma virtude enquanto modo de vida, sendo lido pelo 
próprio Foucault como o expoente de uma vida cínica em Atenas.

O personagem Domênico incomoda o protagonista Andrei, pois o primeiro, 
que vive quase em despojamento total dos bens materiais, lhe restando somente 
os símbolos que sobrevivem ainda em sua consciência, não são compreendidos por 
Andrei, que sofre de nostalgia. Domênico é um personagem cínico e não sofre de 
nostalgia, eis a diferença fundamental entre ambos. O seu cinismo será expresso 
não só em seu modo de vida desprendido, mas no modo revolucionário e altamente 
moderno. Domênico é uma espécie de síntese da crise que a Modernidade procurou 
abafar sob o triunfo do progresso científico-iluminista que no século XX foi 
desmontado em um lento processo de diluição bélica, que, por sua vez, catalisou 
na loucura o seu escoamento enquanto sintoma espiritual do ocidente. Neste 
contexto de loucura e revolução, temos na Alemanha do XVIII, o poeta alemão 
Friedrich Hölderlin, que após sua suposta loucura, foi também abandonado e 
depois trancafiado em uma torre onde passou os seus últimos 30 anos. Porém, 
diferentemente de Domênico, Hölderlin organizou e publicou sua obra. Domênico 
é incendiário, marginal e revolucionário, e uma vez rompido com as instituições da 
escrita, tal como Sócrates, fez do discurso ponta de lança das suas ações diretas que 
não passam por uma elaboração sistemática, mas vivida e corajosa. 

Tal aspecto da loucura em Hölderlin foi entendido como um modo de “habitação 
do poético” pelo filósofo italiano Giorgio Agamben, que investe num movimento 
de recuperação, interpretação e estabelecimento da obra de Hölderlin, iniciado 
anteriormente no começo do século XX, que segue atualmente em franco trabalho. A 
loucura pertenceu historicamente ao discurso negativo e desvalidado, trancafiado e 



72

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

isolado, tornando-se, ainda que inicialmente, um discurso cuja vontade de verdade 
iniciou-se por ser escutado pela psiquiatria e depois narrado e personificado na 
literatura.  O louco, enquanto sujeito capaz de pretensão de verdade, somente no fim 
do século XIX e no desenrolar do século XX, que será objeto de escuta e validação, 
ainda que, limitado a mero objeto de análise. A afirmação de que os loucos estão 
mais próximo da verdade configura e mobiliza uma certa compreensão da crise 
dos sistemas lógicos e metafísicos de pensamento, cuja estruturação da grade 
epistêmica que se entende como conhecimento, conhecer, conhecedor e conhecido 
se desmoronou na aurora do século XX, alçado pelas vanguardas estéticas em todas 
as linguagens artísticas, sobretudo na poesia, literatura e pintura, e que junto ao 
advento da psicanálise avançou ao lado do pensamento materialista. No interior 
da loucura enquanto sintoma e discurso — e Foucault será o primeiro a buscar 
na genealogia da ética e da política ocidental as presenças e ausências destes 
sujeitos —, Domênico surge como um personagem que desconcerta e desarma os 
sistemas de convenção habituais. A radicalidade deste personagem reside em sua 
desterritorialização, pela sua falta de retorno ao lar, a sua nostalgia não está no 
passado como uma recordação, mas no futuro enquanto prenúncio, devir, por vir, 
do próprio espírito. A possibilidade de um futuro enquanto promessa vindoura é o 
que alimenta Domênico, e tal futuro não se estrutura no ideal enquanto realização 
de um real impossível e sua projeção, pelo contrário, o futuro de Domênico está na 
ação política direta e revolucionária, e isto fica ainda mais claro quando conectamos 
todo o personagem com a sua culminação ao fim do filme. Numa palavra: Domênico 
é um personagem de caráter parresiástico, ele possui a coragem de dizer a verdade 
ou “aquele que prefere enfrentar a morte a renunciar dizer a verdade” (Foucault, 
2014, p. 63).

Domênico poderia, ainda que sugestivamente, nos lembrar — devido à sua 
força intempestiva — a figura de Sócrates. No curso sobre A Coragem da Verdade, 
Foucault analisará os modos de dizer a verdade ao longo do ocidente, identificando 
que houve uma parresía política que se transformou numa parresía ética. Será o 
personagem de Sócrates o expoente deste modo ético, embora o sentido político 
da parresía surgisse num contexto em que democracia e liberdade em Atenas 
alicerçavam este fazer-ser da parresía política. A liberdade de todos tomar a palavra 
é um perigo político e por isso a Democracia ateniense e de outras pólis sempre 
representou tal perigo para aqueles que desejavam conservar nas forças políticas 
da cidade os instrumentos de controle do poder. A liberdade não prende o povo no 
ditame do vale-tudo, ao contrário do sofismo conservador. Por isso, a dura lei de 
Roma servirá de contraponto simbólico, como o lugar que Tarkovski escolheu para 



73

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Domênico discursar os motivos nobres que o levaram a se opor à vontade de todos 
— quer dizer, suicidar-se como redenção da decadência. Parece-nos interessante 
incorporar tal discurso de Domênico, vamos conferir tal discurso, aqui reproduzido 
na íntegra, para acessar integralmente a dimensão parresiástica de Domênico:

qual ancestral fala através de mim? Eu não posso viver ao mesmo tempo 
com a minha cabeça e o meu corpo. Por isso, não consigo ser uma só 
pessoa. Sou capaz de sentir infinitas coisas ao mesmo tempo. O grande 
mal de nosso tempo é não haver mais grandes mestres. A estrada de nosso 
coração está coberta de sombras. Devemos ouvir as vozes que parecem 
inúteis e que no cérebro, cheio de coisas aprendidas na escola, no asfalto 
e, na prática, assistencial, com o zumbido dos insetos que entram em 
minha orelha. Precisamos encher os olhos e as orelhas daquelas coisas 
que existem no início de um grande sonho. Todos devem gritar que 
construiremos uma pirâmide, não importa se não a construímos. O que 
importa é alimentar os desejos, temos que tirar a alma de todas as partes, 
como se fosse um lençol que cobre o infinito. Para o mundo ir em frente, 
devemos dar as mãos, misturar os assim chamados sãos com o que são 
chamados doentes. E vocês sãos, o que significa a sua saúde? Todos os 
olhos do mundo veem o precipício em que estamos caindo. A liberdade 
é inútil se não tem coragem de olhar com os olhos da cara e de comer 
conosco, e de beber conosco e de dormir conosco. Os assim chamados 
sãos foram os que conduziram o mundo para a catástrofe. Homem, escute! 
Em você, água, fogo e depois cinzas. E os ossos dentro das cinzas. Os ossos 
e as cinzas. Onde estão, quando não estão na realidade e nem na minha 
imaginação? Faço um novo pacto com o mundo. Que haja sol à noite e que 
neve em agosto. As coisas grandes acabam, só as coisas pequenas ficarão. 
A sociedade deve se unir novamente e não continuar fragmentada. Vamos 
observar a natureza, pois a vida é simples, devemos voltar ao começo, ao 
ponto de pegarem o caminho errado. Devemos voltar às bases principais 
da vida sem sujar a água. Que raio de mundo é esse, se um louco lhes diz 
que devem envergonhar-me? Música agora (Nostalgia, 1983, 01:43:16- 
01:50:36).

Após os acontecimentos e conflitos entre Domênico, Andrei e Eugenia na cidade 
em que se encontravam, Domênico acaba partindo para Roma para finalmente 
efetuar seu último trunfo, pois vivia no vazio completo e sem perspectiva de 
um sentido que orientasse suas práticas. Pelo contrário, vivia sob um regime 
nadificante, uma vez abandonado pela família, pedalava bicicletas paradas, passeava 
com seu cachorro e era encarado como o louco da cidade. Em Roma, Domênico 
fará uma performance verdadeira, política e militante, pois reunirá em praça 
pública os sujeitos que historicamente viveram à parte da convivência pública, 
seja dos discursos, ou seja, da participação direta: os loucos. No centro de Roma, 
loucos se reúnem em praça pública para uma grande performance política, de um 
revolucionário que pretende, em seu último discurso, cantar e dizer os problemas 
fundamentais do humano, irremediáveis segundo suas estruturas vigentes. Após 
um espetáculo de oratória, Domênico pede a música estrategicamente preparada e, 



74

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

quando ela começa a tocar, Domênico inicia a sua performance política: em cima de 
andaimes acoplados a uma estátua romana, derrama gasolina por todo o seu corpo 
e ateia fogo em si. O fogo é o símbolo da libertação revolucionária dos costumes 
sociais conservadores. A radicalidade de Domênico consta no plano da ação que 
incide uma transformação direta do mundo, apático e em crise. 

Tal como Diógenes, tivemos Peregrino Proteu, o azarado personagem de 
Luciano de Samosata (125–181), figura do neoplatonismo romano, que unia 
religiosidade, misticismo e radicalismo anárquico típico dos cínicos, se ateou 
em fogo também em pleno jogos olímpicos depois de uma grande frustração e 
perseguição. O desprezo pela materialidade da vida, o fogo, como que faz evaporar 
no ar todos os valores terrenos, o pó e as cinzas, devem, segundo tal modo de 
vida cínico, ser o que resta da precária humanidade. A ação de Domênico não é 
somente no plano teórico e das ideias, na verdade, toda a sua reflexão vem após a 
sua ação. Ao definir ambos os tipos de parresía, a política e a ética, Foucault insiste 
que Sócrates tenha escolhido a segunda, pois ele mesmo, pois teria se recusado a 
ir à tribuna pública e por isso preferia a morte. Peregrino representaria, portanto, 
a parresía política. Domênico é a fusão de ambos os tipos de parresía: tem a 
disposição ética de dizer a verdade a custo de sua vida, por isso acaba ateando fogo 
em si, bem como vai à praça pública, intervindo na ordem política da cidade. As 
semelhanças não são meras semelhanças entre Sócrates e Peregrino: “o excelente 
Peregrinus — pois ele ainda usava esse nome — era chamado por eles de ‘o novo 
Sócrates’” quando comparados ao nosso Domênico. Ainda segundo Foucault, a 
terceira forma deste tipo de vida é militantismo existencial, cujo testemunho pela 
vida rompe diretamente com as convenções e valores da sociedade. Domênico, 
em seu último ato em praça pública, dirá: “o que importa é alimentar os desejos” 
(Nostalgia, 1984, 01:43:58).

Conclusão

Tarkovski não tem nenhuma intenção temática em dissolver os duplos. 
Tal limite sobre a vida encontra no duplo como uma convergência humana do 
problema: não há conciliação, pelo contrário, a última cena é icônica quando 
Domênico atea-se fogo e não sabemos o fim de Andrei. Na verdade, se ampliarmos 
a visão sobre os dois personagens, Andrei e Domênico, veremos que um é o duplo 
do outro. A tese do duplo aparece em Dostoiévski como a dimensão humana de si 
mesma enquanto defeito ou falta, quando um homem descobre o seu duplo e este 
lhe ameaça roubar-lhe sua identidade. O que nunca saberemos é se realmente 
existe tal homem duplicado e se ainda o caso deste duplo ser resultado de seu 



75

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

narcisismo, abalando por completo seu estado psicológico. O duplo nada mais é que 
a sua versão piorada ou melhorada, isto é, é aquele sujeito que você mais detesta ou 
admira, que consegue realizar ou não as suas maiores vontades na vida. O duplo é 
supressão de uma vida realizada em troca de uma crise permanente que o homem 
foi lançado. Ao fim do filme, Andrei perambula pela cidade e, ao encontrar diversos 
espelhos, vê-se refletido por Domênico, sendo possível ver uma das partes que o 
mundo onírico de Gorchakov, tema frequente durante o filme, produz a confusão 
nostálgica sentida pelo poeta.

Na ausência de saída, o filme inicia uma intensa radicalização da vida 
simbolizada pelo elemento do fogo. Ambos os personagens fecharão o intenso arco 
levantado pelo filme.

Por Domênico, durante um fervor em um discurso político-filosófico em praça 
pública no centro de Roma, ateia fogo em si, simbolizando a morte cultural da 
Europa, acenando a possibilidade de uma nova ordem presente no seu discurso 
de “um retorno às origens sem sujar as águas”. Domênico, que já estava em volta 
da questão da loucura, deste confronto, que foi posto pela ciência que tal doença 
seria um distúrbio frente a normalidade da consciência, questiona este estatuto da 
loucura, argumentando que as atrocidades da humanidade foram elaboradas pelos 
normais, que, na verdade, a loucura seria uma espécie de normalidade dilatada, 
como diz Andrei quando conhece Domênico: “os loucos (...) estão mais perto 
da verdade” (Nostalgia, 1984, 00:40:13). A irrupção de Domênico com vistas a 
escandalizar a verdade política, sacrificando a sua existência em nome da verdade, 
não como um ato messiânico, mas como uma radicalização da sua vida enquanto 
obra: o suicídio.

O desafio que Andrei irá atravessar vai ser simbolicamente representado 
por uma vela que Domênico o confia:  “É necessário atravessar a água com a vela 
acesa”  (Nostalgia,  1984, 00:57:31).  Atravessando a piscina termal do  vilarejo, de 
ponta a ponta, com um pedaço de vela acesso sem apagar, ao tentar por três vezes, 
a vela apaga sempre quando está chegando perto, porém, em cada tentativa, ele fica 
mais longe. O fogo depende da intenção do homem, em Andrei é claudicante e em 
Domênico é anárquico, afirmativo.    O  duplo fogo que o filme fecha é a esperança 
de que o homem não se paralise diante do mundo.  O processo de anti-formação 
de ambos se assemelha, mas se distanciam na medida das suas diferenças. O que 
é importante para Tarkovski é a travessia que transformou ambos e a vida que se 
processou, ainda que para o fim. A arte dará a Andrei e a Domênico, como aqueles 
que atravessaram os limites da vida humana,  a  transformação das  instabilidades 
em ação no mundo, para poderem viver artisticamente uma vida cínica.



76

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 58-76, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Referências Bibliográficas

FOUCAULT, M. A Coragem da Verdade. Curso no Collège de France (1983–1984). São Paulo: Martins 
Fontes, 2014.

NOSTALGIA. Direção: Andrei Tarkovski. 1983. 121min.

MARTON, Scarlet.  Foucault, leitor de Nietzsche.  Em: Extravagâncias: ensaios sobre a filosofia de 
Nietzsche. São Paulo: GEN/Discurso Editorial/Editora UNIJUÍ, 2001. (Coleção Sendas & Veredas)

SAMOSATA, Luciano.  The  Passing  of  Peregrinus.  Tradução e notas por A. M. Harmon. Cambridge: 
Harvard University Press, 1936.



Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

A Relevância do Ato Narrativo para o 
Reconhecimento de Si e do Outro no Pensamento de 

Paul Ricœur
Wellington Santos Pires *

Recebido em março de 2025. Aprovado em maio de 2025.

Resumo: Este artigo visa analisar o ato narrativo no pensamento de Paul Ricœur como componente 
relevante para o reconhecimento de si e do outro. Defendemos a impossibilidade do sujeito objetivar 
a si mesmo absolutamente, como propunha o paradigma cartesiano. Em contrapartida, nos parece 
que o reconhecimento se realiza pelo ato de narrar-se, ou seja, pela construção reflexiva da própria 
identidade a partir da escuta do outro e da reinterpretação das experiências vividas. A identidade, 
nesse sentido, não se revela como algo imutável, mas como um itinerário dinâmico, tecido na medida 
em que o sujeito é capaz de se autodescrever. Para Ricœur, não há reconhecimento sem a capacidade 
de autodescrição. Se narrar-se implica um elo orgânico entre a descrição de si e o reconhecimento, 
queremos explorar a pertinência desse vínculo. Além do aspecto ético, este estudo destaca o 
reconhecimento como dimensão política, pois desejamos verificar em que medida movimentos 
sociais constituídos podem interpelar o Estado e demandar políticas públicas eficazes.

Palavras-chave: ato narrativo; identidade narrativa; reconhecimento; autodescrição; alteridade.

Abstract: This article aims to analyze the narrative act in Paul Ricœur’s thinking as a relevant 
component for the recognition of oneself and of the other. We defend the impossibility of the subject 
to objectify oneself absolutely, as proposed by the Cartesian paradigm. On the other hand, it seems 
to us that recognition is achieved through the act of narrating oneself, that is, through the reflexive 
construction of one’s own identity based on listening to the other and the reinterpretation of lived 
experiences. Identity, in this sense, does not reveal itself as something immutable, but as a dynamic 
itinerary, woven to the extent that the subject is capable of self-describing. For Ricœur, there is no 
recognition without the capacity for self-description. If narrating oneself implies an organic link 
between the description of oneself and recognition, we want to explore the relevance of this link. In 
addition to the ethical aspect, this study highlights recognition as a political dimension, since we wish 
to verify to what extent constituted social movements can question the State and demand effective 
public policies.

Keywords: narrative act; narrative identity; recognition; self-description; otherness.

* Graduado em Filosofia pela Universidade Estadual de Santa Cruz (2008), com especialização 
em Literaturas Comparadas em Língua Portuguesa (2010). Mestre em Filosofia Prática pela 
Pontifícia Universidade Gregoriana, em Roma. Doutor pelo Instituto Católico de Paris, em cotutela 
com a Universidade de Poitiers. Professor de Metafísica no Seminário Saint-Sulpice, em Issy-les-
Moulineaux desde 2021. E-mail: wellstauros@hotmail.com ; ORCID: http://orcid.org/0009-
0004-5661-2636 .



78

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Introdução

Contar histórias é provavelmente o meio mais cotidiano e universal de dar 
forma à experiência vivida, tornando-a inteligível para nós mesmos e para os 
outros. Narramos para compartilhar a solidão inerente à nossa condição humana e 
para nos compreendermos a partir do mundo que se revela com nova profundidade 
por meio das palavras. Em praticamente todas as civilizações, as pessoas relatam 
suas vidas na história do seu povo e, desde tempos imemoriais, esses relatos são 
expressos de forma fictícia ou real, profana ou sagrada, individual ou universal. Isso 
sugere que um dos objetivos do ato narrativo é reconhecer que toda vida humana 
necessita e merece ser contada.

Verificaremos, neste artigo, de que modo o exercício narrativo não é apenas um 
meio de comunicação, mas um elemento constitutivo da formação da identidade. 
Paul Ricœur confronta-se com a perspectiva metafísica, iniciada por René Descartes, 
que identificava na especulação solitária o caminho para a conquista da verdade 
como certeza (Descartes, 2007, p. 23). Em contraste, Ricœur elege uma abordagem 
em que a identidade se constrói como itinerário, no qual o reconhecimento implica 
um processo narrativo. A escuta do outro e a reinterpretação das experiências 
vividas são partes essenciais desse processo (Ricœur, 1995, p. 130). Para explorar 
essa dinâmica, adotaremos o método da hermenêutica textual, fundamentado na 
própria perspectiva interpretativa de Ricœur. Esse método consiste em estabelecer 
uma relação profunda entre o texto e a existência, permitindo que o texto não se 
apresente como uma abstração, mas como uma realidade encarnada no mundo, 
onde sentido e vida se entrelaçam (Thomasset, 1996, p. 122). Ademais, para 
enriquecermos a nossa análise, o artigo apresentará algumas situações históricas 
que ilustram como a identidade narrativa e o reconhecimento se manifestam no 
cotidiano e nas relações interpessoais. Assim, a hermenêutica textual não será 
apenas um método de análise conceitual, mas também um instrumento para 
compreender a vida relacional e o modo pelo qual a narrativa ajuda a construir a 
identidade no contato com o outro.

1. O ato narrativo como itinerário identitário

A identidade não se reduz à simples constatação de uma origem, mas implica 
a capacidade do sujeito de elaborar uma visão sobre si mesmo. Trata-se de uma via 
em constante construção e reformulação, em que a identidade se configura tanto 
a partir do que se é quanto do que se faz. Desse modo, Ricœur compreende que a 
identidade do sujeito está intrinsecamente vinculada à narrativa. O ato de contar 



79

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

a própria história torna-se elemento constitutivo da identidade, uma vez que o 
sujeito só pode se constituir como tal através da articulação de sua experiência 
em um enredo coerente. Assim sendo, a identidade se estabelece na convivência 
com o outro e com os eventos que atravessam a existência. Nesse sentido, Ricœur 
propõe a noção de identidade narrativa: uma visão de identidade que não se 
cristaliza, mas que se constrói e se reconstrói incessantemente, sujeita a revisões 
e questionamentos (Thomasset, 1996, p. 150). Essa identidade é, portanto, instável 
e dialógica, pois exige constante reavaliação e depuração de idealizações sobre si 
mesmo. O sujeito se reconhece e se transforma à medida que reelabora o olhar 
sobre a sua própria história, submete-a a verificações rigorosas que evitam fixações 
ilusórias ou dizeres consolidados de forma acrítica. 

Ao considerarmos a proposta da identidade como narrativa, surge uma 
questão central: de que modo a identidade de um sujeito pode manter-se coesa sem 
incorrer no risco de uma concepção estática? Dito de outro modo, como o ato de 
narrar possibilita um equilíbrio entre permanência e mobilidade na constituição 
do sujeito? Desejamos evidenciar, neste estudo, que o ato de contar sua própria 
trajetória estabelece um nexo orgânico entre a autodescrição e o reconhecimento. 
A construção de si não ocorre de forma isolada, mas na medida em que o sujeito é 
capaz de se situar no tempo, entre passado, presente e futuro, e se reconhecer na 
relação com os outros. Dessa forma, o exercício narrativo mostra-se fundamental 
tanto para a constituição da subjetividade quanto para o reconhecimento 
intersubjetivo. A partir dessa compreensão, nos propomos a explorar a relevância 
do exercício narrativo na construção do sujeito e do reconhecimento de si e do 
outro.

Para Ricœur, narrar-se é um procedimento rigoroso, pois, mediante a seleção 
e elaboração cuidadosa das palavras, o narrador, por meio da memória, revela a 
sua identidade a si mesmo e ilumina os seus aspectos menos nuançados (Aime, 
2007, p. 384). A narração indica a impossibilidade de contemplar-se no presente, 
sem estabelecer um laço constitutivo com o que foi vivido. Inserido em uma rede 
de contatos, o narrador torna-se elemento essencial para uma comunidade que, 
ao buscar compor sua história, reconhece um recurso fundamental no exercício 
narrativo das trajetórias pessoais (Ricœur, 1995, p. 143). Em virtude disso, uma 
das funções primordiais do ato narrativo é transformar o acaso em destino e 
reinterpretar os eventos fundadores (Thomasset, 1996, p. 274).

 Na perspectiva narrativa, o mundo emerge como instância de relações que 
o indivíduo reelabora dialeticamente. O narrador compreende a sua presença no 
mundo, não de modo passivo, mas como realidade que lhe permite apropriar-se de 



80

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

si mesmo. A fim de que a sua presença no mundo seja compreendida como herança, 
ela precisa ser continuamente assumida e, desse modo, a narrativa e a ação 
confirmam a dimensão intersubjetiva do ser humano. Um fato pode ser narrado 
somente a um ouvinte, assim como um romance pode ser considerado concluído 
apenas no momento de confronto com o horizonte vivido do seu leitor, tornando-se 
obra (Cucci, 2007, p. 154). 

A narrativa não visa à perpetuação do tempo, pois o sentido das coisas não 
pode ser explicado de modo totalizante. Com efeito, o ato narrativo não funciona 
como um âmbar que cristaliza o objeto envolvido, mas como um ofício que mobiliza 
as imagens evocadas pela memória, conferindo-lhes inteligibilidade (Ricœur, 
1995, p. 136). Na condição de narrador, o indivíduo torna-se capaz de orientar o 
seu futuro, pois o seu passado reconfigura-se a cada recordação mediada pelo ato 
narrativo. O exercício narrativo apresenta um passado vivo, como ressalta Marilena 
Chauí:

[o]s recordadores são no presente, trabalhadores, pois lembrar não é 
reviver, mas refazer; é reflexão, compreensão do agora a partir do outrora; 
é sentimento, reaparição do feito e do ido, não da sua mera repetição 
(Chauí, 1979, p. 20).

A narração é um ofício fundamentado na reconstituição paciente do vivido, visto que 
a dimensão subjetiva do plano afetivo e a dimensão objetiva da existência na forma 
do olhar rigoroso sobre os fatos encontram-se e entrelaçam-se. O narrador constitui 
a consciência da sua sobrevivência em um mundo que não está ao seu alcance, ao 
mesmo tempo em que a memória se mostra um componente-chave, capaz de conferir 
significado à existência.

Pela narração, ocorre uma inovação semântica quando histórias de vida, fatos 
e ações distintas são entrelaçadas em uma única trama. Esse processo transforma 
acontecimentos variados em uma história coerente. Componentes como situações 
imprevistas, encontros casuais entrelaçam-se, constituindo um todo significativo. A 
compreensão dessa síntese ocorre quando a trajetória é contada, desenvolvendo-se 
no tempo (Pulito, 2003, p. 83). Por extensão, o narrador se refere aos fragmentos 
do seu passado, não como um engenheiro urbanista que aspira reconstruir em 
detalhes uma cidade desfeita pelo tempo, mas como um arqueólogo que visita uma 
cidade antiga, visualiza nas ruínas a cidade em seu esplendor imaginado e reformula 
em chave hermenêutica os eventos de outrora. Por conseguinte, o ato narrativo 
permite ao indivíduo reorganizar aspectos relevantes das suas experiências. Desse 
modo, ele se sente capaz de superar formatos imaginários cristalizados e romper 
com atos especulativos que projetam um ego autocentrado, senhor absoluto das 



81

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

suas paixões. 
Narrar requer responsabilidade pelas percepções obtidas sobre o outro, pois 

o que está em jogo não é mera autolocução, mas um movimento que supõe, evoca 
e interpela o outro no círculo hermenêutico da existência. Não é possível dissertar 
sobre si mesmo sem tomar em consideração os múltiplos lugares que o outro ocupa 
na vida de quem narra. Dito de outro modo: dizer a si mesmo é dizer também o 
outro. O exercício narrativo é, por excelência, interacional, porque supõe a presença 
do outro que estabelece o exercício da escuta. No fio dessa trama, ele torna-se 
coautor, pois o discurso escutado assume novas proporções na trajetória pessoal 
do ouvinte. Ao contrário do que podemos supor, escutar não implica passividade, 
pois oferecendo o seu poder de escuta ao narrador, o ouvinte confere significados à 
elaboração oral. A identidade narrativa obtém pleno significado quando o ouvinte 
se abre à escuta como resposta a um apelo, a uma solicitação destinada a propor 
tanto consensos quanto dissensos (Cucci, 2007, p. 251). 

A narração é um modus operandi interpretativo-judicativo da realidade, 
haja vista que, por intermédio do ato narrativo, o indivíduo projeta-se em um 
fluxo hermenêutico, conferindo significado ao que exprime em seu relato. A 
interpretação originada da narração detém um peso moral, e encoraja a recondução 
da comunidade à esfera ética. Segundo Ricœur:

[n]ão existe narrativa eticamente neutra. A literatura é um vasto 
laboratório no qual são feitos ensaios com estimativas, juízos aprobatórios 
e condenatórios, graças ao que o ato narrativo serve de propedêutica à 
ética (Ricœur, 2001, p. 114)1.

Nenhuma narração possui neutralidade axiológica, pois expressa um olhar 
ético objetivamente enraizado no mundo, não podendo ser reduzida a um simples 
veículo moralizante (Ricœur, 1995, p. 121). 

Ricœur descreve, em sua obra capital O Si-Mesmo Como Outro, o sujeito da ação 
como “si”. O si identifica o sujeito segundo a forma reflexiva das pessoas gramaticais, 
que endereçadas ao problema da identidade, sublinha a função de agente ou de 
paciente na ação. O aspecto da sua identidade nos convida a atualizar o movimento 
dialético entre o “outro” e o “mesmo”. Nesse sentido, o outro pode ser dito de vários 
modos, e o si, considerado na ordem do outro. Mesmo quando o si atua como o 
paciente da ação, esse não perde o protagonismo da sua própria trajetória (Ricœur, 
1995, p. 121). A expressão “si” é empregada como tentativa de superar o paradigma 
solipsista, que busca soluções totalizantes às suas demandas (Pulito, 2003, p. 11). 

1  As traduções portuguesas dos textos estrangeiros citados neste artigo são de nossa autoria.



82

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Ricœur propõe um cogito integrado, que reconheça os seus limites como parte de 
sua condição ontológica, e restituído a si-mesmo, por meio de atos interpretativos 
aptos a justificar a vida como tal. A compreensão do ser humano à luz do si, subjaz 
às duas dimensões identitárias em permanente tensão na pessoa: Ipse (ipseidade) e 
Idem (mesmidade), unidas em um laço dialético necessário.

A identidade das pessoas não é, contudo, como a de coisas, uma identidade 
substancial: esta é uma identidade temporal. Ela consiste menos em 
permanecer o mesmo (idem), do que ser si-mesmo (ipse). Ela conjuga 
portanto, dois recursos – a mesmidade e a possessividade, a permanência 
e a ipseidade, e desse modo, a questão é de saber como eles podem 
igualmente pertencer a ele (Abel, 2009, p. 60).

As duas modalidades de identidade são modos de permanência no tempo. 
A identidade idem pertence à estrutura generativa de cada pessoa; ela é 
compreendida como parte de uma herança comunitária e formativa (Ricœur, 1995, 
p. 138). Identificar-se nessa perspectiva é repetir o já elaborado, pois o seu esforço 
reside na imobilização da auctoritas do passado, acentuando um caráter identitário 
que confirma ad infinitum a mesma coisa. Não obstante a sua pertinência, o idem, 
identificado pela palavra “caráter”, não contém criatividade suficiente capaz de 
suscitar a vida a abrir-se aos riscos do porvir. O caráter está relacionado ao perfil 
fixo e imutável da identidade idem, como um traço que registra uma presença, mas 
permanece fechado em si-mesmo (Ricœur, 2001, p. 114). A passagem no sujeito 
de uma identidade à outra, da mesmidade à ipseidade pode ser entendida como 
afirmação radical da própria liberdade e abertura ao futuro. Assim sendo, é lícito 
que nos perguntemos de que maneira a identidade narrativa articula esses dois 
conceitos e possibilita um paradigma ético de um sujeito livre.

A ipseidade, proposta por Ricœur, é fundamental para o desenvolvimento da 
identidade narrativa, pois possibilita a permanência autêntica do modo de ser do 
sujeito ao longo do tempo. O si é capaz de assumir essa identidade durante e após o 
processo narrativo, confrontando e unificando o pensar e o agir ético (Ricœur, 2012, 
p. 379). Dessa forma, a identidade narrativa torna-se mediação entre a mesmidade 
e a ipseidade, daí a afirmação ricœuriana da impossibilidade da neutralidade moral 
da narração de qualquer gênero (Abel, 2009, p. 50). Em sua posição narrativa, o si 
é capaz de perceber no que narra um fio condutor ao seu agir ético. A abordagem 
de Ricœur sublinha os aspectos estruturantes da vida que se movimenta segundo a 
ordem da decisão responsável. A responsabilidade se expressa concretamente em 
cada tomada de decisão, e repercute-se em desdobramentos sucessivos. De acordo 
com o nosso autor:



83

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

[a] teoria narrativa encontra uma de suas justificações na função que ela 
exerce entre o ponto de vista descritivo sobre a ação, ao qual nos atemos 
até agora e o ponto de vista prescritivo (...) A mim se impôs uma tríade: 
descrever, narrar, prescrever – implicando cada momento da tríade uma 
relação específica entre constituição de ação e constituição de si (Ricœur, 
2001, p. 113).

Pela narração, a existência é examinada, pois ela sempre comportará 
questionamentos e decisões assumidas pelos personagens ao longo do seu curso. 
Isso ocorre com o personagem homérico Ulisses que deverá escolher entre a 
eternidade ao lado de Circe e o mundo e os desafios do tangível, cristalizado no 
rosto de Penélope. Na narrativa, o agente busca elaborar uma trajetória existencial 
e sentir-se vinculado ao mundo, assumindo-o como parte de sua destinação. 
Podemos dizer que o rei de Ítaca não realizou apenas um itinerário geográfico, 
mas sobretudo um percurso gynográfico, marcado pelo encontro simbólico com 
diversas figuras femininas, dentre elas, Atena, Calipso, Circe, as sereias e Penélope 
(Recalcati, 2013, p. 118). Isso ilustra o fato de que o narrador não descreve apenas 
os lugares visitados; ele explicita como o encontro com as pessoas modificou a sua 
trajetória pessoal. Ademais, a coerência lógica, a coesão frasal e a complexidade 
estrutural são aspectos típicos da narração. Em virtude disso, o usufruto correto da 
linguagem se manifesta pela validação dos atos de fala relacionados ao vivido. Esse 
conjunto de formas coerentes expressa o desejo humano de ordenamento, uma 
vez que o narrador examina-se, descreve-se e interpreta-se. Com efeito, quando o 
agente conecta-se consigo mesmo, narrando-se, tal conexão não deve ser entendida 
como fechamento, pois a identidade narrativa é dinâmica e tende sempre a uma 
síntese. Considerando que o discurso, como um texto, pode revelar o mundo de 
alguém para si mesmo, a narratividade exprime a capacidade humana de produzir 
sentido e descrever a realidade (Pulito, 2003, p. 16).

Diferentemente do Das-Man, conceito heideggeriano que representa o espaço 
impessoal do falatório e da loquacidade infrutífera, o narrador aqui considerado 
realiza uma síntese entre palavra e silêncio (Heidegger, 2000, p. 227). Por isso, o 
narrador é capaz de regenerar a linguagem enquanto ato capital para a elevação 
da consciência da dignidade humana (Ricœur, 2012, p. 384). A palavra, cúmplice 
e condição necessária ao exercício narrativo, assume uma função icônica, pois não 
sendo autorreferente, desvela outra realidade, situada além do espaço e tempo 
presentes. Através do exercício narrativo, a palavra permite pausas que conferem 
novos sentidos ao silêncio. Contrariamente ao que se poderia supor, o silêncio não 
é pertinente somente quando a palavra perde a sua vitalidade; nesse contexto, ele 
desempenha uma função complementar à linguagem. No ato narrativo genuíno, 



84

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

palavra e silêncio acompanham-se e cumprem seu ofício segundo a lógica da 
mutualidade (Ricœur, 2001, p. 347). A narração apresenta-se como elo condutor 
entre as duas temporalidades, isto é, o passado e o presente. Ao relatar a sua 
trajetória, o si opera a passagem da identidade idem à identidade Ipse, tendo na 
palavra dada a forma concreta dessa permanência: 

[a] palavra cumprida expressa uma manutenção de si que não se deixa 
inscrever, como o caráter, na dimensão do algo em geral, mas unicamente 
na do quem? Também aqui o uso das palavras é um bom guia. Uma coisa 
é a persistência do caráter, outra é a perseverança da fidelidade à palavra 
dada. Uma coisa é a continuação do caráter; outra, a constância na amizade 
(Ricœur, 2001, p. 324).

Ao narrar, se reelabora o passado e se gesta o futuro; isso ocorre porque ao 
operar esse movimento, o si, sem anular o passado e sem deslocar-se do presente, 
abre-se ao não dito/inaudito. A palavra dada na forma da promessa é, por natureza 
mantenedora do laço identitário, ao mesmo tempo em que se expressa como 
promessa e relaciona-se ao testemunho do outro como movimento que mantém 
estima pela própria identidade. Essa palavra requer laço de alteridade que 
desenvolve e mantém a ipseidade (Ricœur, 2012, p. 446). 

Com base nas reflexões desenvolvidas, ressaltamos a relevância do exercício 
narrativo no processo de reconhecimento de si e do outro. A narração não se 
limita a um exercício de rememoração ou a um mecanismo epistêmico destinado 
ao autoconhecimento. Ela se inscreve em uma esfera mais ampla, na qual a 
identidade do sujeito é constituída, tomando em consideração as pessoas com as 
quais ele se relacionou ao longo de sua trajetória, isto é, aquelas cujos caminhos se 
entrelaçaram, em maior ou menor grau, ao seu próprio.

	 Observamos que a narração do vivido, quando inserida em contextos 
de escuta e partilha, permite a construção de um sentido comum, viabilizando 
modalidades de pertencimento e agência social. Esse movimento é evidenciado, a 
título de exemplo, na atuação das Mães da Praça de Maio, na Argentina (Gonçalves, 
2017, p. 55). A partir da experiência de sequestros e de silenciamentos provocados 
pelos crimes da ditadura militar entre 1976 a 1983, esse coletivo composto 
majoritariamente por mulheres, organizou-se em torno da reivindicação da 
memória, da verdade e da justiça. Como observa Gonçalves: 

[a] missão de desaparecimento arquitetada pelos líderes do regime foi 
cumprida em seus detalhes. Foram suprimidas tanto as marcas da morte 
quanto as da vida, porque não só se elimina o inimigo matando-o, mas 
também a identidade de seu filho, sequestrado, para não dar continuidade 
às lutas políticas de seus antecessores (Gonçalves, 2017, p. 57). 



85

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

A atuação dessas atrizes sociais conjuga o protesto, o diálogo e a articulação 
interinstitucional e representa um formato concreto de resistência e de elaboração 
narrativa do trauma vivido. Ao se reunirem, narrarem suas histórias e exigirem 
respostas públicas por parte do estado, essas mulheres reconstruíram suas 
identidades pessoais e instituíram um espaço de reconhecimento coletivo, no 
qual a memória desempenhou função estruturante. Um movimento do gênero, 
que se converte em prática política e em reivindicação de direitos, não nos parece 
possível sem um processo narrativo continuamente elaborado (Gonçalves, 2017, 
p. 58). Parece-nos pertinente salientar que tais mães não se limitavam ao espaço 
simbólico da praça. Aos poucos, essas intuições, fundadas na aspiração por justiça, 
se transformaram e se cristalizaram com elementos de institucionalidade, à medida 
que conseguiram estabelecer espaços de acolhida para que grupos de partilha e 
rodas de conversa tivessem continuidade (Gonçalves, 2017, p. 64). Essa dinâmica 
contribuiu concretamente para que o projeto original adquirisse consistência 
prática ao longo do tempo. 

Como já sublinhamos, todos os atos narrativos, sejam eles relatos pessoais, 
fábulas, lendas ou textos literários, implicam uma posição diante do mundo 
e uma postura diante do outro. Ao contar a própria história ou outro tipo de 
narrativa, o sujeito se insere em uma linha reflexiva que orienta seu olhar para 
o reconhecimento do outro como realidade fundamental da sua existência. O 
reconhecimento não se limita a um processo epistêmico no qual o sujeito se 
aprofunda no conhecimento de si mesmo e do outro. Ele desdobra-se, sobretudo, 
em um ato ético, no qual o outro se revela como sujeito de direitos e deveres, digno 
de respeito e consideração. Nesse sentido, o exercício narrativo age como um vetor 
do reconhecimento, na medida em que nos estimula a volver o nosso olhar para 
além da experiência imediata, nos conduzindo a considerar o outro como parte 
essencial do nosso itinerário. Se até aqui volvemos a nossa atenção ao exercício 
narrativo como ato propedêutico para o exercício do reconhecimento, desejamos 
aprofundar a nossa reflexão e examinar o próprio conceito de reconhecimento em 
sua estrutura mais aberta. O que significa, de fato, reconhecer? Em que medida o 
reconhecimento difere do simples conhecimento? Essas questões nos orientarão 
no próximo momento da nossa investigação, que consiste em atingir o sentido do 
reconhecimento em chave epistemológica e ética. 

2. O percurso do reconhecimento do outro

A palavra “reconhecimento” apresenta uma etimologia significativa, 
remetendo ao latim recognoscere, que, por sua vez, deriva do verbo cognoscere, 



86

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

cujo significado é “conhecer” ou “compreender”. Identificamos a raiz desse termo 
no termo latino noscere, ou seja, “conhecer”, e é reforçada pelo prefixo “re-”, que 
sugere um movimento de retorno, e pelo prefixo “co-”, que implica ação conjunta 
(Cortella, 2023, p. 127). Destarte, o reconhecimento não se dá isoladamente, mas 
pressupõe um conhecimento compartilhado. A estrutura morfológica do termo 
indica uma dinâmica que envolve a capacidade de reavaliar os saberes assimilados 
que repercutem nas práticas contemporâneas. O ato de reconhecer exige um duplo 
movimento: um olhar retrospectivo, que permite resgatar fatores já conhecidos, 
e uma dimensão coletiva, na qual o conhecimento se constitui e se confirma na 
interação com os outros. Dessa maneira, a etimologia de reconhecimento denota 
quatro aspectos essenciais: o conhecimento, enquanto fundamento do ato de 
reconhecer; a compreensão, que possibilita a apropriação desse conhecimento; a 
partilha, elemento indispensável para sua construção coletiva; e a capacidade de 
olhar ao redor, permitindo a identificação daquilo que já está presente, mas que 
necessita ser novamente apreendido.

O reconhecimento é um componente crucial na constituição dramática de 
uma obra literária porque apresenta-se como força que permeia a trajetória e os 
sentimentos das personagens (Alici, 2007, p. 92). Ademais, para o filósofo alemão 
Georg Friedrich Hegel, de quem Ricœur mantém prevalente interlocução no uso do 
conceito, o reconhecimento possui um nexo semântico com o ato no qual desdobra-
se a intersubjetividade (Alici, 2007, p. 20). O reconhecimento implica o fator 
mnemônico, já que a memória nos remete à identificação de eventos significativos. 
Com isso, a sua condição incontornável é a confirmação de algo vivido, embora 
suavizado pela passagem do tempo. Em outras palavras, o reconhecimento é o ato 
de unificação memorial do evento-objeto quase consumido pelo tempo (Ricœur, 
2018, p. 438). O reconhecimento permite ao homem lançar olhares múltiplos sobre 
si-mesmo e o apresenta como um ser-no-mundo, isto é, como um ser projetado 
para desenvolver relações. O seu nexo de significação com o mundo é dinâmico, à 
medida que o homem necessita do mundo para afirmar-se. Com efeito, o mundo 
configura-se como realidade na qual o sujeito descobre-se, e redimensiona-se 
como ser de possibilidades no eixo da sua facticidade. Na tensão entre facticidade 
e projeto, o ser humano forja o sentido da sua existência, e se faz necessário pensar 
nesses conceitos em chave fenomenológica da alteridade. Isso acentua uma postura 
horizontal em que a afirmação do si abre espaço a escuta do percurso hermenêutico 
do outro.

O outro posiciona-se como um contraponto necessário a toda narrativa 
solipsista, à medida que a própria presença do outro desmascara as pretensões 



87

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

autofundativas. O percurso de reconhecimento constitui relações com a dimensão 
fática de um si implicado no aspecto descritivo e no fator prescritivo da sua 
facticidade. Com efeito, a prescrição deve ser entendida como a combinação de 
princípios práticos que nos encorajam a responsabilizarmo-nos por nosso agir no 
tecido sociopolítico no qual estamos instalados (Ricœur, 2001, p. 171). De acordo 
com o filósofo, o reconhecimento é uma postura do si que articula a estima de si 
e desdobra-se em solicitude pelo outro. Enquanto experiência eminentemente 
individual, o reconhecimento implica a alteridade e mobiliza o fator da pluralidade 
na constituição da consciência de alguém (Ricœur, 2001, p. 347).

A estima de si é indispensável ao encontro entre o si e o outro, pois visibiliza o 
desejo de viver bem à medida que se integra a identidade à alteridade. Em virtude 
disso, distingamos com maior precisão a estima de si e a estima de mim: a primeira 
não significa um simples amor próprio, mas um amor radical de si mesmo como 
um outro. A estima de si é a dignidade humana conectada às qualidades morais do 
indivíduo, que se aceita enraizado à sua identidade histórica e disposto a recompor 
o espaço e o tempo (Ricœur, 2009, p. 189). Destarte, a estima de si está relacionada 
à tensão entre o intrínseco e o adquirido, a permanência e a conquista. A solicitude, 
por sua vez, apresenta-se como projeção em direção ao outro, na medida em que 
o si deixa-se interpelar pelo encontro e rompe a sua configuração solitária. Vale 
sublinhar que, na etimologia da palavra solicitude, o primeiro elemento “sollus”, 
em grego hollos, significa inteiro; o segundo componente do latino citer, significa 
mover. O senso completo de solicitude é então “mover-se em direção de” (Sevenant, 
2001, p. 14). 

	 A descoberta da estima de si e da solicitude opera no si um autêntico solus 
ipse, uma vez que a solidão é condição para abordar o outro. O sujeito que não 
reconhece os componentes basilares dessa solidão não consegue operar sob a égide 
da estima de si e, por conseguinte, não identifica as faces múltiplas da solicitude. O 
reconhecimento dessa solidão estrutural impede a instauração da relação império-
colônia, dificultando assim o sequestro da subjetividade do outro. A estima de si 
que identifica-se como tal, sublinha a alteridade plena do outro, promovendo a sua 
ipseidade. O conceito de solicitude é alicerçado em uma circularidade ética do dar e 
receber que sublinha a correspondência salutar entre o eu e o outro (Ricœur, 2001, 
p. 206). Pela solicitude, o reconhecimento rompe com toda forma de dualismo 
que fragmenta a pessoa e a aparta de sua realidade, enquanto partícipe do mundo 
(Thomasset, 1996, p. 87). Com efeito, o dualismo polariza os entes, como se a 
passagem do laço de copertencimento entre eles fosse impossível. Desse modo, o 
reconhecimento inaugura uma presença no mundo do outro sem que nenhum 



88

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

aspecto identitário seja perdido. Sevenant sustenta que “o respeito pelo outro 
equivale ao respeito por si mesmo como outro, que deve ser pensado, em e a partir 
de si. Eu que sou para cada outro, um outro que ele mesmo” (2001, p. 97). O outro, 
a quem nos referimos, não deve ser reduzido a uma reprodução do eu, pois a sua 
alteridade e a sua autonomia devem ser reconhecidas no exercício do respeito. 

O respeito volta-se para o plano da intersubjetividade, pois nele se constrói 
uma sólida identidade antropológica na diferença. Do ponto de vista etimológico, 
essa palavra deriva da raiz latina dis (fora, afastado, longe) e ferre (portar), 
indica a ideia de portar em si uma distância antropologicamente qualificada. 
Por desdobramento natural, a tomada de consciência da diferença implica o 
reconhecimento da distância fundamental entre duas realidades autônomas. A 
diferença é uma determinação ontológica enraizada na própria natureza do ser 
humano, visto que na ausência desse traço, o si não pode acessar a si mesmo. 
Nesse raciocínio, o reconhecimento da diferença é essencial para a superação de 
toda prática que negligencia as diferenças entre os seres humanos. À medida que o 
sujeito apreende esse ideal, ele reconhece que o outro não é um ente dentre outros, 
mas a sede de uma estima de si apta a acolher a solicitude alheia. A estima de si, 
embora à primeira vista pareça uma virtude solitária, revela-se intrinsecamente 
relacional; do mesmo modo, a reflexividade não é uma introspecção eremítica, 
pois implica reconhecimento mútuo. Ricœur sublinha oportunamente como a 
estima de si não é estima de mim. Enquanto o “mim” individualiza e interioriza, o 
si exterioriza-se e busca encontros genuínos com a alteridade (Giambetti, 2013, p. 
117).

A solicitude ao estimular a relação com o outro, sugere um olhar mais 
transparente sobre o si (Ricœur, 2001, p. 210). Ela comporta uma dimensão plástica 
que ecoa na lógica da solidariedade, posto que a solicitude requer responsabilidade 
pela voz do outro. De acordo com Ricœur:

[t]alvez a prova suprema da solicitude, esteja em que a desigualdade 
de poder vem a ser compensada por uma reciprocidade legítima no 
intercâmbio, que, na hora da agonia refugia-se no murmúrio compartilhado 
das vozes ou no frágil laço de mãos que apertam-se (Ricœur, 2001, p. 210).

Com essa relevante e não menos comovente imagem, Ricœur assegura que o 
sujeito deve admitir a gravidade de sentir-se responsável pelo outro. Como síntese 
desse percurso do sujeito em direção ao outro, ele experimenta a semelhança, 
expressada como fruto das trocas simbólicas entre a estima de si e a solicitude. 
Nesse momento o sujeito, enquanto si afirma ao outro: “Tu também és capaz”. Na 
experiência de uma situação-limite, a solicitude toma corpo nos laços, e assim, o 



89

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

movimento afetivo transforma-se em resultado efetivo, em compromisso com 
a dignidade mútua. A solicitude, como reflexo ético do reconhecimento, deve 
enraizar-se na vida cotidiana de cada pessoa. 

A plenitude do reconhecimento é resultado do percurso interpretativo em 
que a estima de si por meio da solicitude capta o outro em sua inteireza, e por 
conseguinte, o si estima o outro como a si mesmo e estima a si mesmo como um 
outro (Ricœur, 2001, p. 226). É compreensível em Ricœur a não redução do 
reconhecimento à simples apreensão intelectual do outro ou ao entendimento do 
outro por uma ótica legalista. A responsabilidade oriunda desse itinerário reflexivo, 
deve concretizar-se na forma de experiências práticas que transformam essas 
percepções em verdade (Hall, 2007, p. 87). Segundo Giambetti:

(...) reconhecimento de onde nascem as formas mais elevadas de relação 
entre as pessoas, as quais alcançam o cume na amizade, mas também 
quando não conseguem cruzar o limiar da amizade, a relação com o outro 
mantém, todavia a sua positividade, enquanto fundada permanentemente 
na similitude e consequentemente da substancial igualdade com o outro 
(Giambetti, 2013, p. 145).

O retorno do sujeito a si mesmo ocorre sob a égide do reconhecimento, 
expressão do desejo genuíno de ser percebido pelo outro, posto que essa validação é 
necessária para o bem-estar da relação. Ricœur nomeia a pretensão autoreferencial 
de “hybris filosófica do si” (Ricœur, 2010, p. 77). Esse termo é, desde o século V 
a.C, época do auge da tragédia grega, expressão determinante para compreender a 
complexidade do sentimento trágico nos personagens. A hybris rompe o equilíbrio 
nos relacionamentos, incitando o sujeito a romper a própria condição humana que 
o constitui. O limite ético mostra até onde o homem pode aventurar-se sem perder-
se, visto que o aspecto problemático da hybris reside no excesso da auto-afirmação, 
e resulta na pretensão de reduzir o mundo às suas fronteiras (Duffy, 2012, p. 117). 

A solução para esse comportamento errático no homem consiste na admissão 
de uma postura que tome em consideração a alteridade fundamental do outro. O 
sujeito que responde é sempre alguém em relação, e não um si absoluto, isolado 
de todo vínculo (Ricœur, 2010, p. 77). O percurso de reconhecimento implica uma 
conversão do olhar por parte do si, que deve culminar na recusa de transformar o 
outro em ídolo, encoberto por camadas de representações destituídas de sentido 
genuíno. Ao recusar-se a engessar o entendimento sobre o outro, o si nega-se a 
exercer um olhar totalizante sobre si mesmo, pois nem o eu nem o outro jamais se 
deixam revelar em sua totalidade. A solidão intransferível do si, justificada por seu 
traço singular na existência humana, constitui uma realidade geradora de sentidos. 
De acordo com Ricœur: 



90

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

[a] admissão da dissimetria ameaçada de esquecimento, vem recordar 
em primeiro lugar o caráter insubstituível de cada um dos parceiros da 
troca; um não é o outro, trocam-se dons, mas não lugares. (...) A admissão 
protege a mutualidade das armadilhas da união fusional, seja no amor, 
na amizade ou na fraternidade em escala comunitária ou cosmopolita; 
preserva-se uma justa distância no cerne da mutualidade, justa distância 
que integra o respeito pela intimidade (Ricœur, 2006, p. 272).

O reconhecimento de si e do outro resulta de uma elaboração contínua, que 
se estende ao longo da vida. Cabe observar que, em não poucas ocasiões, pode-se 
viver mais pela vida dos outros do que pela própria, como se a nossa identidade se 
estruturasse apenas pela atividade do outro, ao ponto de nos sentirmos parasitas da 
existência alheia. Isso pode ser causado pela desconfiança em relação a nós mesmos, 
permitindo que a presença do outro nos impressione e nos nutra mais do que a 
nossa própria interioridade. Esse fator aponta para uma questão ética fundamental: 
como preservar a integridade do nosso ser sem nos deixarmos sufocar pela 
presença alheia? Notamos que a estima de si desempenha uma tarefa decisiva nesse 
equilíbrio, posto que nos auxilia na regulação da potência da alteridade na esfera 
da nossa existência. Assim, a presença do outro, mesmo marcada por considerável 
intensidade, não diminui a potência da nossa própria atuação no mundo. Ademais, 
é necessário sondar se o nexo com o outro é um componente saudável do nosso 
próprio desenvolvimento. O desenvolvimento do reconhecimento na reciprocidade 
é sempre um investimento de confiança e, portanto, um risco de decepção, rejeição 
ou até mesmo de traição. De certo, a reciprocidade não deve ser confundida com 
uma forma de troca mercantilista, ainda que envolva, de algum modo, a busca por 
equilíbrio entre os recursos de cada um. Em virtude disso, pelo intermédio de 
uma estima de si equilibrada, o indivíduo é capaz de intensificar a sua solicitude 
que deve resultar na dimensão política do reconhecimento. Passamos, portanto, da 
análise do reconhecimento em sua dimensão ética, para uma postura analítica que 
o inscreve nas tramas sociais e políticas da vida comum.

3. Do vis-à-vis ao clamor: aspectos políticos do reconhecimento

Enquanto traço de um comportamento civilizado, o reconhecimento desdobra-
se em duas vias valorativas. A primeira via toma forma na criação de um paradigma 
normativo, isto é, na referência legítima de cada relação social, amparado no 
respeito e no sentido completo de alteridade e de cuidado (Alici, 2007, p. 216). 
Em contrapartida, ela deve ser referência para vetar abordagens que neguem os 
princípios e as práticas fundamentais do reconhecimento.

Esse ponto de vista é relevante, pois nos permite verificar em que medida 



91

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

podemos dialogar com outro pensador que trabalha com uma concepção diversa 
da noção de reconhecimento em Ricœur. Um dos pensadores mais notáveis 
entre os teóricos da terceira geração da Escola de Frankfurt é Axel Honneth. 
Sua contribuição se insere no campo da filosofia sociopolítica e também moral. 
Ele dedica especial atenção às teorias normativas do poder, do respeito e do 
reconhecimento na sociedade contemporânea. O objetivo central de Honneth, na 
obra Luta por Reconhecimento, é mostrar como os indivíduos e os movimentos 
se integram à sociedade contemporânea (Olivier, 2019, p. 227). Isso ocorre por 
meio de uma luta por reconhecimento intersubjetivo, e não por autopreservação, 
como evidenciam as obras de Maquiavel e Hobbes. Segundo Honneth, a luta por 
reconhecimento origina-se na experiência da ausência de respeito por essas formas 
de reconhecimento (Honneth, 2000, p. 117).

Honneth organiza sua reflexão a partir das três modalidades de reconhecimento 
do jovem Hegel, presentes nos escritos de Iena (Ricœur, 2004, p. 254). O que 
interessa a Honneth é articular o plano especulativo da filosofia hegeliana com uma 
meditação sobre a natureza das interações entre os indivíduos. Nesse contexto, 
ele apresenta três modelos de reconhecimento intersubjetivo: a autoconfiança, 
o autorrespeito e a autoestima. Nesse sentido, Ricœur sugere que a teoria da luta 
por reconhecimento de Honneth nos orienta para uma aspiração social equitativa, 
na medida em que favorece os processos intersubjetivos pelos quais os indivíduos 
reconhecem sua capacidade de agir. Essa perspectiva esclarece a função da ética, 
compreendida em um sentido mais amplo do que costumamos entender. De fato, 
Honneth, a exemplo do jovem Hegel, entende a ética como o conjunto de condições 
intersubjetivas necessárias à autodeterminação e à realização do sujeito como 
agente social (Honneth, 2000, p. 157). 

A teoria da luta por reconhecimento desperta o interesse de Ricœur, no 
entanto, ele questiona seu caráter aparentemente interminável. Não há dúvida 
de que Ricœur concorda com o aspecto inacabado da luta por reconhecimento. 
Isso nos impede, com razão, de acreditar que a autoconfiança, o autorrespeito 
e a autoestima possam ser obtidos de forma definitiva. Em contrapartida, o 
filósofo se pergunta se o caráter interminável dessa luta não compromete o 
engajamento dos atores sociais na própria luta por reconhecimento. De todo modo, 
é necessário reconhecer que a autoconfiança não é adquirida uma vez por todas. 
Para que ela seja sólida, é necessário alimentá-la pelas relações que atravessam 
as esferas privadas e sociais. Defendemos igualmente que o processo que funda o 
reconhecimento jurídico também não se encerra, uma vez que o plano normativo 
do direito está em constante ampliação e aprimoramento com o objetivo de 



92

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

favorecer a estabilidade do tecido social. Com efeito, isso nos permite sustentar que 
Ricœur encoraja a perfectibilidade da natureza humana e da sociedade, desde que 
os seus membros atuem em seu seio, não como estrelas solitárias, mas como uma 
constelação organizada e institucionalmente articulada. 

O processo do reconhecimento intersubjetivo, que estimula os indivíduos a 
estimarem-se mutuamente, também se revela interminável. Dado o pluralismo 
axiológico presente em nossas sociedades, a formação de um horizonte comum 
de valores que permita aos atores se estimarem só pode ser compreendida como 
um processo dinâmico, situado na ordem do inacabamento. Na escrita de Ricœur, 
a luta por reconhecimento deve associar-se aos “estados de paz”, uma vez que eles 
estimulam os cooperadores do reconhecimento. Com essa expressão, Ricœur se 
refere a uma experiência de refiguração social marcada pela linguagem de paz e 
pelo exercício da imaginação (Olivier, 2019, p. 232). De acordo com Ricœur: 

(...) pela ficção, pela poesia, novas possibilidades de ser-no-mundo se 
abrem na realidade cotidiana; ficção e poesia visam o ser, não mais sob 
a modalidade do ser-dado, mas sob a modalidade do poder-ser (Ricœur, 
1988, p. 114).

Sob esse olhar, uma ontologia possível das relações humanas está intrinsecamente 
ligada à questão da linguagem poética, em sua dimensão poética (poiética) mais 
aguçada. No entanto, não é unicamente à poesia que cabe suscitar novas modalidades 
existenciais. O simbólico nos oferece um sentido capaz de transformar o modo 
como concebemos o ideal de uma vida boa. É oportuno perceber que a afirmação 
ontológica não se dá unicamente nos grandes momentos da história, mas também 
no exercício da vida cotidiana, inclusive na trajetória de cada pessoa. Em termos 
precisos, podemos afirmar que a vida cotidiana é um “lugar ontológico” fundamental. 
Em outros termos, a existência humana se desvela como epifania nas relações de 
alteridade (Shenge, 2013, p. 51).

Para uma compreensão mais profunda na noção do reconhecimento no seio 
da ação humana, é necessário que o ser humano se engaje em um processo de 
questionamento sobre seu lugar na relação com seu socius, ou seja, no domínio 
da justiça — onde quase tudo se decide. Importa-nos conceber o homem em 
sua possibilidade de se integrar de forma plena no seio das estruturas sociais, 
com vistas a uma refiguração coletiva. Essa convicção nos ajudará a pensar uma 
presença ativa na existência, na ordem ética e também no domínio político. À luz 
disso, os indivíduos se comprometem mutuamente na luta por reconhecimento, 
apropriando-se de maneira coletiva da busca por um estado possível de paz 
(Thomasset, 1996, p. 90). 



93

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Considerando a função das estruturas sociais na adesão de cada projeto 
coerente de sociedade, as instituições identificam-se como guardiãs eficazes 
dos valores transformados em leis, que por sua vez devem refletir a identidade 
desses valores que culminam na auto-realização de cada cidadão, partícipe do 
poder político. Em virtude disso, o reconhecimento não deve ater-se unicamente 
às relações interpessoais, limitadas à esfera privada. Isso porque ele possui seu 
mais alto nível extensivo no reconhecimento do outro, não por uma “afinidade 
eletiva” (tomando emprestado o termo do escritor alemão Johann Von Goethe), 
mas por uma afinidade ancorada na participacão política comum, sob a égide do 
mesmo direito. Cada pessoa deve se esforçar para enfrentar tudo o que ameaça a 
dignidade do outro, como estereótipos, discursos racistas e manifestações sexistas. 
Isso nos incita a inferir que o reconhecimento favorece o processo de integração 
das diferenças e o aprofundamento da qualidade relacional. O reconhecimento, na 
lógica da reciprocidade, molda o programa moral que rege a coexistência em uma 
determinada sociedade, considerando a flexibilidade como um valor tão útil quanto 
essencial. Isso não significa renunciar às regras, mas sim suavizar seu caráter 
excessivamente formal. Ao refletirmos sobre a tarefa dos mecanismos institucionais 
nas relações humanas, não nos cabe rejeitar as instituições, mas renová-las com 
uma certa constância, e isso não é possível sem vontade política genuína. 

Parece-nos pertinente apresentar uma situação de busca pelo reconhecimento 
no contexto do sul da Bahia, no início dos anos 2000. Para nós é emblemático o 
papel desempenhado pelos movimentos negros no início dos anos 2000 no 
questionamento do espaço acadêmico da Universidade Estadual de Santa Cruz 
(UESC). Esse questionamento ocorreu na forma de denúncia das ausências 
sistêmicas de estudantes negros no ensino superior público e na forma de proposta 
de implementação de ações afirmativas. Nesse cenário, os movimentos negros 
locais, engajados com os seus pares nacionais, ocuparam posição crucial na luta 
pela efetivação das ações afirmativas, promovendo o acesso de estudantes negros 
oriundos da escola pública à universidade. Tratou-se de uma atuação destinada 
para a transformação da educação formal e para a formação da consciência crítica 
de jovens negros e da sociedade em geral.

 Com base nesse engajamento coletivo, a universidade foi incitada a reconhecer 
a importância dessas ausências e a refletir sobre como adotar políticas que 
respondessem a essa exclusão histórica, como a implementação de cotas raciais 
(Santos, 2002, p. 60). Isso revela que a construção de epistemologias e estratégias 
de enfrentamento ao racismo em espaços como sindicatos, universidades e 
organizações religiosas é marcada por uma constante elaboração coletiva da 



94

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

memória e da identidade (Thomasset, 1996, p. 621). Essa prática política está 
alicerçada na valorização de saberes historicamente subalternizados, nos quais a 
narrativa exerce a função de resistência e de reconstrução histórica (Santos, 2002, 
p. 9).

	 O reconhecimento, nesse contexto, assume feições plurais e toma em 
consideração a relevância da contribuição do povo negro na formação da sociedade 
brasileira. Em virtude disso, o reconhecimento de cada pessoa ocorre em 
consonância com o reconhecimento mútuo e institucional e reforça a articulação 
entre narrativa, identidade e justiça social (Thomasset, 1996, p. 30). De acordo com 
Santos: 

(...) as lutas negras não são engenharias contemplativas que apenas 
observam o mundo social à distância, como se não fossem parte dele e 
não buscassem mudanças estruturais concretas. Ao contrário, afirmam 
identidades específicas como fundamentais para a construção de políticas 
públicas (Santos, 2002, p. 63).

	 Desse modo, observamos a centralidade da narrativa como meio de 
subjetivação e de reivindicação de direitos. Isso nos conduz à compreensão segundo 
a qual o reconhecimento, concebido à luz da proposta ricœuriana, não se manifesta 
de modo unívoco nem neutro, na medida em que emerge no entrelaçamento de 
histórias, na escuta mútua, na possibilidade de edificar novos sentidos em coerência 
com a ordem do vivido. 

Ricœur inclui em seu pensamento ético o dever das instituições, pois elas são 
frágeis e dependem do nosso investimento coletivo e pessoal. No que diz respeito 
ao bem-estar da sociedade, o discurso de uma convivência saudável perde força 
sem políticas públicas adequadas. Em outras palavras, precisamos de um “ser-para”, 
ou seja, de um paradigma ético. Nosso propósito consiste na busca constante de 
exercitar a necessária harmonia com os outros, pelos meios possíveis. A noção de 
responsabilidade enquanto pilar ético indispensável contra formas reducionistas 
do agir humano, deve se manifestar na defesa das pessoas mais vulneráveis. A ética 
se desenvolve em um processo que, sem excluir a possibilidade de falhas, orienta 
as relações interpessoais rumo a uma realidade comum. Isso deve ocorrer tanto 
nas relações cotidianas quanto no nível mais elevado da amizade. Não podemos 
ignorar que a ética exige um esforço criativo de todos os agentes sociais, na 
medida em que é a manifestação da tomada de consciência dos indivíduos ciosos 
da mobilidade social de uns dos outros (Ricœur, 1991, p. 259). Insistimos que, 
nas relações interpessoais, é fundamental observar e absorver os imperativos da 
justiça. Ricœur sustenta que “a ideia de que há dois outros — um outro próximo, 



95

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

aquele do encontro e do diálogo, e um outro distante, que se relaciona por meio de 
uma instituição — deveria ter seu lugar na filosofia contemporânea” (2007, p. 41). 

Dessa forma, ainda que o reconhecimento não dependa de uma disposição do 
outro, ele não se fecha a respostas do outro, pois a busca por correspondência é 
própria dessa disposição da vontade. Nesse sentido, pode ser que essa seja a única 
maneira de propor relações sustentadas pela reciprocidade. Certamente, essa 
reciprocidade não se configura como uma expectativa oportunista de benefício 
próprio, pois não se fundamenta no desejo de que o sujeito seja recompensado. 
Com efeito, impõe-se a busca de um equilíbrio dialético que não diminua a 
capacidade de avaliar recursos, pesar situações e tornar a ação eficaz sem limitar-se 
a uma lógica mercantil. A qualidade do reconhecimento não se avalia por uma lista 
de direitos ou boas intenções. Devemos nos empenhar em produzir uma realidade 
social consistente e equilibrada, conjugando a esfera privada da vida pessoal ao 
plano público que se concretiza na atividade laboral, política ou de outra ordem 
comunitária. 

As regras são inúteis se os atores sociais não estiverem envolvidos em 
interações cotidianas, orientadas pela observância da obrigação mútua. Segundo 
o doutrinador italiano Norberto Bobbio: “duas pessoas sozinhas não constituem 
uma sociedade. Outro ditado merece entrar para a história: duas pessoas sozinhas 
não estabelecem um acordo duradouro” (1990, p. 217). Isso nos estimula a sugerir 
que a pessoa investida de uma visão cidadã deve agir através da objetividade 
das instituições. De fato, elas funcionam como elos indispensáveis pelos quais a 
justiça se concretiza para todos os indivíduos. Além disso, toda pessoa deve ser 
também alcançada pela instituição; essa terceira realidade entre o “eu” e o “tu”, 
que se permite ir onde a amizade não consegue chegar, e viabiliza a transmissão e 
distribuição de bens simbólicos e materiais.

Aqui se visibiliza mais uma vez a relevância do ato narrativo para o conceito 
de reconhecimento, pois além de expressar a experiência individual, possibilita 
a constituição de um espaço compartilhado de pertencimento mútuo. Por esse 
ângulo, o reconhecimento não se limita a uma dinâmica intersubjetiva entre o eu e 
o outro, mas projeta-se para algo maior, atingindo um nível coletivo e institucional 
salutar. Para que uma sociedade se compreenda, ela deve desenvolver modalidades 
narrativas aptas a descrever sua própria realidade como exercício de memória 
histórica e como construção identitária no presente. Em tal perspectiva, o exercício 
narrativo redefine-se para além de uma simples retrospectiva, na medida em 
que se reconhece como um mecanismo de articulação do presente e como um 
horizonte de possibilidades futuras. A capacidade de narrar, à medida que não se 



96

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

limita ao indivíduo isolado, move-se para a esfera coletiva e promove a formação de 
comunidades narrativas. Esses espaços compartilhados de enunciação permitem 
que grupos sociais desenvolvam uma autorrepresentação coesa, coerente e 
reflexiva, alimentando laços de pertencimento e reconhecimento mútuo. Mais do 
que a produção de relatos individuais, trata-se de um itinerário em que a sociedade, 
ao narrar-se, reforça seus vínculos internos e intervém de modo mais eficiente no 
contexto das relações sociais, nacionais e internacionais. 

Considerações finais

A nossa ambição neste estudo constituiu em compreender como o ato 
narrativo, segundo a perspectiva ricoueriana, revela-se como o ponto culminante no 
entrelaçamento dinâmico entre a estima de si e a solicitude pelo outro, resultando 
em seu reconhecimento. Para além de um simples ato de identificação ou de 
simpatia afetiva, o reconhecimento comporta uma riqueza semântica que o associa 
a uma esfera de experiência que implica o ato ético. No alemão, língua pela qual 
Ricœur sempre nutriu uma grande afeição (Thomasset, 1996, p. 30), as palavras 
Dank (agradecimento) e Gedanke (pensamento) estão semanticamente próximas. 
Essa proximidade sugere que pensar não é um ato neutro ou puramente lógico, mas 
um gesto endereçado ao outro e interessado pelo mundo do outro.

Desse modo, narrar a si mesmo não se reduz a uma operação intelectual, mas 
constitui uma forma de responder a existência como dom e à presença do outro 
como realidade que nos permite superar toda abordagem que se fecha no eu. Vimos 
que o reconhecimento implica um movimento intencional que suscita em nós a 
capacidade de voltar o olhar para trás. Isso nos permite revisitar e reinterpretar 
o que já conhecemos de nós e o que o outro significa na trama narrativa que 
não cessamos de compor e recompor. Em virtude desse entendimento, somos 
como Penélope que, na espera de Ulisses, refaz sem cessar os planos da sua 
própria história sob a imagem sugestiva das tramas dos teares em seus dedos. 
Compreendemos que o processo narrativo é fundamental para a articulação da 
nossa identidade, que se mostra como um mosaico tecido pelos outros que habitam 
em nós. Destarte, o reconhecimento mais profundo implica um ato narrativo: ao 
falar de mim, narro, e como resultado, a história daqueles que constituíram meu 
ser. Portanto, este artigo buscou mostrar que, para Ricœur, o reconhecimento não 
é um ato estático, mas um movimento complexo e múltiplo. Por essa dimensão, se 
expressam o respeito, a abertura ética e a capacidade de reimaginar o outro e a si 
mesmo, consolidando a identidade como uma experiência relacional e temporal.

Torna-se assim possível perceber que a identidade narrativa, ao articular 



97

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

o enredo das experiências vividas, permite uma mediação fecunda entre o eu e o 
outro, entre o indivíduo e a coletividade. É precisamente nessa tessitura narrativa 
que a compreensão do reconhecimento ganha espessura filosófica em Ricœur. A 
identidade narrativa confere coerência do sujeito ao longo do tempo e externa a sua 
vulnerabilidade e sua dependência das relações intersubjetivas que o constituem. 
Nesse contexto, a teoria do reconhecimento, lida à luz da hermenêutica ricœuriana, 
desdobra-se para além do campo ético. Ricœur nos convida a compreender o 
reconhecimento sob a égide da resposta ética ao outro, mas também sob a ótica da 
possibilidade poética de refiguração do mundo comum. A luta por reconhecimento 
não se limita, portanto, ao domínio dos conflitos, mas encontra na linguagem 
simbólica e, especialmente na imaginação poética, a força de irradiar novos 
significados, aptos a inspirar práticas sociais transformadoras. Sustentado pelo 
pensamento de Axel Honneth, ao suscitar a abertura ao reconhecimento para 
o campo político, Ricœur abre caminho para a compreensão segundo a qual 
reconhecer-se e ser reconhecido torna-se um ato que articula ética, poética e 
política em um mesmo círculo virtuoso.



98

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Referências bibliográficas

ABEL, O.; PORÉE, J. Le vocabulaire de Paul Ricœur. Paris: Elipse, 2009.

AIME, O. Senso e Essere: la filosofia riflessiva de Paul Ricœur. Assisi: Citadella, 2007.

ALICI, L. Il Paradosso del Potere. Milano: Vita e Pensiero, 2007.

BOBBIO, N. Il Terzo Assente. Torino: Edizione Sonda, 1990.

CORTELLA, L. L’Ethos del Riconoscimento. Genova: Laterza, 2023.

CUCCI, G. Ricœur oltre Freud: l’etica verso un’estetica. Assisi: Città Nuova, 2007.

CHAUI, M. BOSI. E. Memória e Sociedade: lembranças de velhos. São Paulo: T.A Editor, 1979.

DESCARTES, R. As Meditações Metafísicas. Tradução de M. Hermantina Galvão. São Paulo: Martins 
Fontes, 2007.

DOSSE, F. Paul Ricœur: Le sens d’une vie. Paris. La Découverte, 2001.

DUFFY, M. Paul Ricœur’s Pedagogy of Pardon: a narrative theory of memory and forgetting. New 
York: Continuum, 2012.

GIAMBETTI, A. Ricœur nel Labirinto Personalista. Milano: Vita e Pensiero, 2013.

GONÇALVES SALIGNAC, L. Justiça de Transição: as “avós da praça de maio” como instrumentos do 
direito à identidade e à verdade histórica argentina. Revista Transgressões: ciências criminais em 
debate, v. 5, n. 2, Natal, out. 2017.

HALL, D. Paul Ricœur and Poetic Imperative. New York: Albany, 2007.

HEIDEGGER, M. Ser e Tempo (v. I). Trad. Márcia de Sá Cavalcante. Petrópolis: Vozes, 2000.

HONNETH, A. La Lutte pour la Reconnaissance: grammaire morale des conflits sociaux. Tradução de 
P. Rusch. Paris: Cerf, 2000.

OLIVIER, A.-P. La Reconnaissance como Lutte et la Recconnaissance como Gratitude: un conflit 
d’interpretation entre Honneth et Ricœur. Em: A.-P. Olivier,  M. Roudat e H.-C. Schmidt, Nouvelles 
Perspectives pour la Reconnaissance: Lectures et enquêtes. Paris: Ens Editions, 2019.

PULITO, M. Identità come Processo Ermeneutico: Paul Ricœur e l’analisi transazionale. Roma: 
Armando Editore, 2003.

RECALCATI, M. Il Complesso di Telemaco, Genitori e Figli dopo il Tramonto del Padre. Milano: 
Feltrinelli, 2013.

RICŒUR, P. O Si-Mesmo Como Outro. Tradução de Ivone C. Benedetti. São Paulo: Martins Fontes, 
2001.

______. O Justo. I. Tradução de Ivone C. Benedetti. São Paulo: Martins Fontes, 2009.

______. Lectures 1: autour du politique. Paris: Seuil, 1991.

______. La Critique et la Conviction: entretien avec Azouvi, F. de Lunay. Paris: 1995.

______. Amour et Justice. Paris: Seuil, 2010.

______. Ricordare, Dimenticare, Perdonare. Bologna: Il Mulino, 2004.

______. A Memória, a História, o Esquecimento. Campinas: Ed. Unicamp, 2018.

______. Parcours de la Reconnaissance. Paris: Éditions Stock, 2004.



99

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 77-99, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

SANTOS, M. R. Movimentos Negros e Ações Afirmativas no Ensino Superior: resistências, diálogos e 
conquistas no Sul da Bahia. Revista Espaço Acadêmico, v. 22 n. 237, p. 1-12, nov./dez., Maringá, 2022.

SEVENANT, A. V. Philosophie de la Sollicitude. Paris: Vrin, 2001.

SHENGE, A. L. Paul Ricœur: la justice selon l’espérance. Bruxelles: Éditions Lessius, 2009.

THOMASSSET, A. Une Poétique de la Morale aux Fondements d’une Éthique Herméneutique et 
Narrative: dans une perspective chrétienne. Louvain: Leven University Press, 1996. 



Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 100-114, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

A Alegoria como Princípio Hermenêutico: o 
audacioso método de interpretação da Escola de 

Alexandria
Gerson Francisco Arruda Júnior *

Recebido em abril de 2025. Aprovado em maio de 2025.

Resumo: O tema central do presente texto é a alegoria como um princípio hermenêutico. 
Especificamente, o seu objetivo é caracterizar o método de interpretação alegórica tal como ele 
foi defendido e empregado pela famosa Escola de Alexandria na interpretação dos textos bíblicos. 
Para tanto, consideraremos, inicialmente, a gênese desse método, as suas raízes histórico-filosóficas 
e os seus principais representantes. O artigo encerra-se com algumas implicações filosóficas da 
caracterização apresentada.

Palavras-chave: hermenêutica; interpretação alegórica; Escola de Alexandria; interpretação bíblica.

Abstract: This article examines allegory as a fundamental hermeneutic principle, with an emphasis 
on characterizing the allegorical interpretation method as adopted and defended by the renowned 
School of Alexandria in biblical exegesis. To this end, the study first investigates the genesis of this 
method, its historical and philosophical roots, and its main exponents. The analysis culminates in a 
discussion of the philosophical implications arising from the allegorical approach outlined herein.

Keywords: hermeneutics; allegorical interpretation; School of Alexandria; biblical interpretation.

* Professor de História da Filosofia Antiga e Medieval na Universidade do Estado do Amapá (UEAP) e, 
atualmente, coordena o Curso de Licenciatura em Filosofia. E-mail: gerson.junior@ueap.edu.br ; 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4985-5005 .



101

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 100-114, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Introdução

Por desempenhar um papel fundamental no desenvolvimento da história do 
cristianismo, o período denominado Patrístico é fundamental para a compreensão 
de todo o pensamento ocidental. De modo mais específico, pode-se dizer que esse 
período é fortemente marcado pela estruturação filosófico-teológica da religião 
cristã, cujos fundamentos decorreram dos esforços intelectuais dos chamados “Pais 
da Igreja”.

Quando consideramos os âmbitos teológico e filosófico, a Patrística não só 
se caracteriza pelas controvérsias entre os postulados da fé cristã e o corolário 
do pensamento grego – protagonizadas, sobretudo, por aqueles que possuíam 
um corajoso espírito apologético –, como também se destaca pelos princípios 
hermenêuticos que nesse período foram apresentados e defendidos, sobretudo no 
processo de interpretação das Escrituras Sagradas Cristãs.

Embora predominantemente restritos aos estudos bíblico-teológicos, os 
princípios hermenêuticos vigentes na Patrística estavam delimitados a dois 
grandes centros de estudo que se contrapunham com suas particularidades. Por um 
lado, existia a famosa Escola de Alexandria, cujo eixo hermenêutico se assentava 
no método alegórico; por outro lado, encontramos a Escola de Antioquia que, em 
radical oposição aos alexandrinos, defendia um método literal de interpretação. 

Diante disso, e para delimitar nosso escopo, o presente artigo tem como 
objetivo principal fazer uma caracterização do método de interpretação defendido 
e empregado pela Escola de Alexandria na interpretação dos textos bíblicos. 
Pretende-se, assim, considerar a gênese desse método, as suas raízes histórico-
filosóficas, e, também, destacar os seus principais representantes. Em seu desfecho, 
o artigo apresenta algumas ponderações filosóficas gerais sobre o método alegórico 
de interpretação.

Alexandria: uma cidade sonhada

A destacada cidade de Alexandria tem uma história no mínimo interessante. 
Desde a sua fundação, ela sempre se caracterizou por ser um ambiente de profícua 
produção intelectual. Após a decadência da influência exercida pela filosofia grega, 
causada basicamente pela queda do sentido filosófico-moral que qualificava o 
conceito grego de polis, na qual a magnífica pretensão da existência de uma única 
Cidade-Estado foi rejeitada e sepultada como utopia, a cultura helênica padeceu, 
fatalmente, uma perda de profundidade e pureza na sua forma de pensar. 

Nesse contexto, e através das grandes expedições e conquistas realizadas por 



102

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 100-114, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Alexandre Magno, o mais famoso dos imperadores gregos, importantes diálogos 
e interações foram estabelecidas entre a cultura grega e as culturas dos povos 
conquistados por ele. Nesses diálogos, em especial aqueles que foram realizados 
com o modo de pensar e agir oriental, houve a assimilação, mudança e criação 
de diversos elementos culturais, os quais possibilitaram o surgimento de novos 
centros intelectuais que ultrapassaram os limites geográficos da Grécia. Um desses 
novos centros, e talvez o principal deles, igualmente ao de Pérgamo, de Rodes e de 
Roma, se encontrava na estratégica cidade de Alexandria.

Até onde se sabe, a cidade de Alexandria foi a concretização de um sonho 
do Imperador Alexandre Magno que, desde 332 a.C., teve o majestoso desejo de 
construir uma cidade, que levasse seu nome, e que fosse tomada como referência 
e exercesse forte influência cultural, política e social. Geograficamente, o perímetro 
territorial escolhido para comportar essa cidade foi as regiões egípcias, junto à foz 
do rio Nilo. Dentre os motivos que justificam essa escolha, dois merecem destaque: 
(1) porque a terra dessa região era muito fértil; (2) porque a localização geográfica 
era muito promissora e permitia oportunas relações comerciais por meio das rotas 
de navegações. Isso fez com que, desde cedo, a população da tão sonhada cidade 
crescesse rapidamente, e vários povos e etnias, especialmente judeus, agregassem 
naquela região e se submetessem a essa nova dinâmica e estrutura social.

Por não deixar sucessor no trono imperial, com a morte de Alexandre o Império 
Grego foi dividido entre os seus quatro generais: Cassandro, Lisímaco, Selêuco 
e Ptolomeu. Cassandro, tornou-se rei da Grécia; Lisímaco, da Trácia (Armênia); 
Selêuco, da Síria e regiões adjacentes; e, por fim, Ptolomeu Lago governou o Egito e 
as adjacências1. 

Sendo fiel aos propósitos do grande Imperador, Ptolomeu Lago, inicialmente, 
e depois os seus sucessores, os conhecidos “ptolomeus”, assumiram a postura de 
continuar e manter a dinâmica e a estrutura socioculturais estabelecidas por 
Alexandre na cidade de Alexandria. O resultado disso foi a instauração de um 
ambiente cultural riquíssimo, o qual atraiu vários intelectuais, especialmente, 
os gregos. Muitas pessoas de todas as partes do mundo iam à Alexandria fazer os 
seus estudos, ou mesmo aperfeiçoá-los. Do ponto de vista histórico-filosófico, 
esse fato tem uma importância singular, pois o “centro” do pensamento humano, 
que antes tinha a cidade de Atenas como sua sede, foi, paulatinamente, transferido 
para a cidade de Alexandria, tornando-a um local promissor e de grandes avanços, 
e transformando-a na capital intelectual do mundo helênico (cf. Lévêque, 1979, p. 

1 Para maiores informações sobre o governo de Alexandre Magno e a divisão do seu império após a 
sua morte, cf. Ironside, 1988, p. 6–35.



103

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 100-114, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

39). 
Quanto a isso, convém destacar que Ptolomeu I Sóter, um dos primeiros 

sucessores do general Ptolomeu Lago, instigado por Demétrio, que era um membro 
de uma das escolas peripatéticas de herança aristotélica e refugiado em Alexandria 
por questões políticas na Grécia, teve a intenção

(...) de reunir em uma grande instituição todos os livros e todos os 
instrumentos científicos necessários às pesquisas, de modo a fornecer aos 
estudiosos material que não pudessem encontrar em nenhum outro lugar, 
induzindo-os assim a irem para Alexandria (Reale; Antiseri, 1990, p. 284; 
cf. Canfora, 1996, p. 21).

Como fruto desse ideal, surgiram o Museu e a Biblioteca em Alexandria. 
O Museu, dedicado às Musas, deusas protetoras das atividades intelectuais, 

oferecia um favorável instrumental para as pesquisas filológicas, matemáticas, 
mecânicas, astronômicas, médicas e geográficas (cf. Bevilacqua, 2019, p. 61–62). 
Anexa ao Museu, a Biblioteca, por sua vez, dispunha de significativa parte da 
produção literária de antigas civilizações. Sob a dinastia de Ptolomeu II, a Biblioteca 
de Alexandria já havia reunido cerca de setecentos mil livros, chegando a ter o 
maior acervo literário do Mundo Antigo (cf. Reale; Antiseri, 1990, p. 285–300). 

Com todos esses empreendimento e recursos, a tão sonhada cidade de 
Alexandria progredia aceleradamente, a tal ponto de tornar-se um referencial 
intelectual para o mundo. Por volta da metade do II século da Nossa Era, Alexandria 
contava com um gigantesco empório industrial, comercial e cultural, que era 
desfrutado pelos seus quinhentos mil habitantes, aproximadamente. Além disso, 
várias instituições de ensino superior se organizaram ali, cultivando com “raro 
brilho a filologia e as ciências da natureza” (cf. Gilson; Boehner, 1991, p. 32).

A fundação da Escola de Alexandria

É exatamente nesse ambiente intelectual e cultural vivido na cidade de 
Alexandria que surge a famosa Escola de Alexandria. Para Gilson e Boehner (1991, 
p. 32), ela foi “o primeiro instituto cristão de ensino superior”. Não se sabe, por 
falta de documentação histórica, quando, de fato, as doutrinas da religião foram 
pregadas em Alexandria. Contudo, segundo alguns estudiosos, dentre eles Augustus 
Lopes (2004, p. 130), já na segunda metade do II século, havia, nessa cidade, um 
catequista cristão chamado Barnabé que, além das perspectivas gnósticas que 
possuía, interpretava o Antigo Testamento alegoricamente. 

Apesar do grande número de habitantes judeus, quando as doutrinas 
cristãs foram disseminadas em Alexandria, muitas pessoas se converteram ao 



104

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 100-114, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

cristianismo, formando, assim, uma forte e florescente comunidade cristã, que era 
catequizada por Barnabé. Um desses convertidos foi o filósofo estoico Panteno2, a 
quem é atribuía a fundação da Escola de Alexandria. Contudo, Roy Zuck (1994, p. 
41), alicerçado na ausência de comprovação histórica, apenas defende a ideia de 
que Panteno “é o mais antigo mestre da Escola catequética de Alexandria, no Egito, 
de que se tem notícia”. Quanto a isso, Eusébio, grande historiador cristão e escritor 
da famosa História Eclesiástica, um dos mais importantes documentos históricos 
cristãos, acredita que Panteno não foi o fundador da Escola de Alexandria, e sim 
seu primeiro diretor conhecido, assumindo esse cargo por volta do ano 180 d.C. 
(cf. Eusébio apud Gilson; Boehner, 1991, p. 33). Independentemente disso, se 
como fundador, diretor ou mesmo como mestre, a verdade é que Panteno recebe a 
reconhecida honra de ser o primeiro grande representante da Escola de Alexandria. 

Entretanto, com a chegada do cristianismo em Alexandria, a tensão intelectual 
entre os postulados da religião cristã e os pressupostos da filosofia grega vigentes 
se tornou ainda mais acirrada, necessitando, urgentemente, de um método de 
interpretação que satisfizesse e respondesse as novas indagações religiosas 
trazidas pela fé cristã. E, igualmente como fez o judaísmo na época de Fílon, o 
cristianismo alexandrino, desde seu início nessa região, também adotou o método 
alegórico como meio de harmonizar a fé cristã e a filosofia grega. Essa decisão não 
é de se admirar, uma vez que, historicamente, o pensamento alexandrino estava 
fortemente influenciado por pensadores alegóricos.

O Método alegórico de interpretação e suas raízes históricas

O termo “alegoria” deriva-se das palavras gregas állos e agoreúō, que 
etimológica, literal e conjuntamente significam “outro falar”. Hermeneuticamente, o 
que se quer denotar com isso é a ideia de que, em qualquer discurso, o que se está 
falando quer dizer outra coisa completamente diferente do significado natural das 
palavras ditas. Desse ponto de vista, alegorizar é tencionar dizer ou transmitir um 
sentido diferente, mais profundo, do que aquele que é transmitido pelo significado 
comum das palavras empregadas num contexto concreto de conversação.

Como um método de interpretação, historicamente a alegoria foi desenvolvida 
pelos gregos. Nesse contexto, o objetivo era usar o método para tentar reduzir a 

2 Devido ao escasso material preservado, pouco se sabe sobre a vida e o pensamento de Panteno. 
Ele era da Sicília e se tornara filósofo estoico. Após a sua conversão foi missionário cristão no 
Oriente, indo até a Índia. Ao retornar para o Egito, assumiu a direção da Escola de Alexandria. Não 
deixou nada escrito e morreu, provavelmente, no final do século II. Maiores informações, cf. Lopes, 
2014, p. 131; Reale; Antiseri, 1990, p. 411; Gilson; Boehner, 1991, p. 33.



105

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 100-114, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

conflituosa tensão existente entre, por um lado, a crença por detrás dos discursos 
mitológicos gregos, e, por outro, os postulados racionais herdados do discurso 
filosófico3. Nas descrições mitológicas gregas, nomeadamente as que são 
encontradas nos escritos poéticos de Homero e Hesíodo, havia muitas e recorrentes 
ações divinas que são imorais, perversas e obscenas. E, na tentativa de amenizar 
a confusão que esses registros poderiam causar na mente de muitos devotos e 
religiosos, alguns pensadores gregos interpretaram essas histórias míticas de modo 
alegórico, isto é, atribuíram outro significado ao significado das palavras usadas 
na descrição dessas ações. Platão, por exemplo, em algumas passagens dos seus 
diálogos filosóficos, usa a alegoria em confrontação com a posição inframoral dos 
deuses registrada nos escritos de Homero, afirmando que as verdades ali descritas 
jazem num nível mais profundo de interpretação, a saber, o alegórico4.

As raízes históricas do método hermenêutico da Escola de Alexandria

Considerando o contexto da Escola de Alexandria, é possível constatar que, num 
certo sentido, muitas são as raízes históricas do método alegórico. Especificamente 
no que diz respeito à afirmação do método na Escola de Alexandria, duas são as 
principais raízes: Heráclito de Éfeso e Fílon de Alexandria. Em tese, Heráclito se 
constitui uma raiz histórica por defender a ideia de um sentido mais profundo 
alcançado pela hypónoia; e Fílon, com a interpretação alegórica do Antigo 
Testamento. 

Como se sabe, Heráclito de Éfeso foi um dos mais importantes pensadores 
gregos. Ele afirmava ser o fogo a causa primeira de todas as coisas e do dinamismo 
universal do eterno devir. Contudo, é a partir da sua doutrina sobre o lógos que 
Heráclito elabora o sentido de hypónoia, o qual se constituirá um dos pilares 
da herança filosófica para o método alegórico. Para ele, conforme nos informa 
Abbagnano (1999, p. 34), o lógos, que constitui a essência mais profunda dos seres 
humanos, põe constantemente diante do homem a possibilidade de duas ações, ou 
melhor, de duas atitudes: vigiar ou dormir. 

Para esse grande filósofo, o sono, dormir, denota uma postura de isolamento 
do homem em si mesmo, isto é, o seu fechamento em si. Já o vigiar, por sua vez, 
denota a atitude do homem estar acordado e abrir-se, mediante a pesquisa, à sua 
autêntica relação com o mundo objetivo. Essa pesquisa vigilante não se detém nas 

3 Quanto à origem do uso da alegoria como solução para minimizar a tensão entre o mito e a 
filosofia, cf. Naddaf, 2007, p. 41–86.

4 Sobre o uso platônico da alegoria na interpretação dos mitos, cf. Oliveira, 2017.



106

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 100-114, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

aparências, mas avança até alcançar o seu sentido real. 
Em se tratando dos textos escritos, isso também se evidencia. Diante das letras 

dos textos, temos as aparências, a superfície. Somente com a hypónoia, ou seja, a 
busca pelo que está atrás das letras, é que desvendamos o sentido real, o sentido 
mais profundo do que está expresso pelas palavras. Essa postura foi aplicada pelo 
próprio Heráclito, principalmente na leitura das obras de Homero, para fugir das 
implicações óbvias causadas pelas supostas imoralidades dos deuses ali registradas 
(cf. Lopes, 2004, p. 130). Assim, essas atitudes dos deuses deveriam, para ele, ser 
entendidas como tendo um sentido mais profundo, além do sentido simples e 
natural das palavras, que é somente alcançado pela hypónoia. É baseado nisso que 
os intérpretes alexandrinos têm Heráclito como fonte histórica para validarem suas 
alegorias5.  

Fílon de Alexandria, por sua vez, é a mais próxima e mais importante fonte 
de herança histórica para o uso da alegoria entre os alexandrinos. O pensamento 
filoniano foi fortemente influenciado pela filosofia platônica, em especial o 
dualismo. Ele, que era um judeu praticante e contemporâneo de importantes 
rabinos como Hillel e Gamaliel, foi um profundo conhecedor da Septuaginta6 e 
das tradições judaicas. Nesse contexto, ele presenciou a acirrada disputa entre 
os dois mais destacados grupos de intérpretes judeus da diáspora: os chamados 
“Alegoristas Extremos”, que, influenciados pelas interpretações rabínicas e 
Midrástica7, abusavam nas alegorizações dos Textos Sagrados do Judaísmo, e os 
chamados “Literalistas”, os quais, de modo radical, compreendiam as passagens 
bíblicas de maneira literal. 

Diante desse contexto, Fílon dedicou considerável esforço para combater esses 

5 Sobre o conceito de hypónoia e a sua forte influência na constituição do método alegórico, cf. Tate, 
1927, p. 214-215.

6 A Septuaginta foi a tradução da Bíblia hebraica para o idioma grego, realizada na cidade de 
Alexandria, por 72 rabinos, por volta do III século a.C. Maiores informações, cf. Geisler, 1997, p. 
196–197; Champlin, 2000, p. 5272; Packer; Tenney; White Júnior, 1988, p. 10; Dana, 1990, p. 42–
44).

7 A Interpretação Midrástica era bastante utilizada entre os judeus que voltaram do cativeiro na 
Babilônia. Nos aproximadamente 300 anos em que esteve em vigor (100 a.C. – 200 d.C.), ela 
sempre manteve os seus diversos pontos hermenêuticos num processo de desenvolvimento, os 
quais tiveram seus ápices no I século da Era Cristã. Esse tipo de interpretação é fruto do conhecido 
letrismo judaico, oriundo da mística existente na religião dos judeus, após o cativeiro babilônico. 
Um dos principais representantes e defensores desses princípios é o famoso rabino Akiba que, 
devido ao seu veemente e impetuoso envolvimento com a interpretação da Torá, forneceu uma 
enorme contribuição para a formação e estruturação do letrismo judaico. Além dele, outro 
destacado representante da interpretação Midrástica é o rabino Hillel, cujo maior destaque foi 
a elaboração de uma das três listas de regras básicas da interpretação rabínica. Baseado nisso, 
percebemos, claramente, que a Interpretação Midrástica, sempre preservou a mística e o ocultismo 
advindos do letrismo judaico.



107

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 100-114, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

dois grandes extremos interpretativos dos Textos Sagrados do Judaísmo no I século. 
Para isso, ele assumiu como ponto de partida o emprego do método alegórico, tal 
como ele foi empregado no contexto grego (Virkler, 1995, p. 39). Com um pano de 
fundo eminentemente platônico, sobretudo o dualismo entre corpo e alma, Fílon 
reconhecia dois níveis de sentidos na interpretação dos Textos Sagrados. Ligado 
ao corpo, que é inerentemente mau, está o sentido literal, que nada mais é do que 
um símbolo do verdadeiro sentido. Além disso, há também um sentido especial, 
mais profundo, que é encontrado por detrás das letras e pelo qual o verdadeiro 
significado dos textos era expresso. Escusado será ressaltar que esse sentido só era 
alcançado pela utilização do método alegórico na interpretação. 

Porém, por ser um judeu bastante dedicado à sua religião, Fílon não só nunca 
abriu mão como tinha em alta conta os escritos mosaicos. Desse modo, justifica-se a 
sua busca por uma perfeita síntese entre a filosofia grega (sobretudo o platonismo) 
e o pensamento do profeta judaico Moisés. Essa talvez tenha sido a maior 
preocupação intelectual de Fílon, cuja solução só foi possível graças à aplicação do 
método alegórico aos textos sagrados do Antigo Testamento.

Os principais representantes da hermenêutica da Escola de Alexandria

Considerando mais pontualmente o contexto da Escola de Alexandria, 
passemos a ponderar sobre os seus principais representantes, a saber, Clemente 
de Alexandria e o seu discípulo Orígenes. Ambos lidam veementemente com a 
interpretação das Escrituras Sagradas do cristianismo. Eles acreditavam que a 
Bíblia cristã era, de fato, a palavra de Deus, e apontavam a interpretação alegórica 
como o único caminho capaz de extrair o seu verdadeiro sentido.  

Tito Flávio Clemente (150 – 215 d.C.)8, ou mais conhecido como Clemente de 
Alexandria, foi um nomeado hermeneuta da Patrística. Nascido em 150, pouco 
antes do ano 180, se tornou cristão e foi educado aos pés do grande mestre Panteno, 
do qual se tornou discípulo e professor assistente na Escola de Alexandria. Após a 
morte de seu mestre, Clemente assumiu a direção da Escola, tornou-se padre, e foi 
um dos primeiros Pais da Igreja a lidar seriamente com a interpretação bíblica.

Desde a sua conversão à fé cristã, Clemente se tornara um grande apologeta 
do cristianismo. Por isso, dedicou parte da sua vida à elaboração de uma Gnose 
Cristã que fosse capaz de responder às indagações dos hereges, sobretudo nos 
acirrados debates entre fé e razão. Infelizmente, além de alguns poucos e pequenos 

8 Maiores informações sobre a vida, obras e pensamentos de Clemente, cf. Abbagnano, 1999, p. 
99–100; Gilson; Boehner, 1991, p. 33–47; Reale; Antiseri, 1990, p. 411–412.



108

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 100-114, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

fragmentos, temos apenas três de seus escritos: uma apologia contra os gregos, O 
Protréptico aos Gregos; um manual de catequese cristã, O Pedagogo; e Os Strômata 
ou Tapetes, no qual tentou expor cientificamente as verdades cristãs. 

No período em que Clemente se tornara padre, a Igreja Cristã estava passando 
por um momento muito conturbado devido aos iminentes ataques causados pela 
proliferação das seitas Gnósticas. O tipo de Gnose9 defendido por esses grupos, 
afirmava a necessidade do conhecimento filosófico para se ter uma fé cristã genuína. 
A essência dos ensinamentos Gnósticos estava na possibilidade da obtenção de um 
conhecimento perfeito, adquirido através de várias experiências místicas, onde, por 
meio de uma “iluminação divina direta”, os homens entravam em contato pessoal 
com Deus e adquiriam a sua salvação. Segundo eles, somente esse processo levaria 
as almas dos homens à salvação. 

A partir disso, eles classificavam os homens em três categorias: os pneumáticos, 
os psíquicos e os hílicos. Os primeiros, também chamados de espirituais por serem 
dirigidos pelo espírito (pneuma), são os eleitos, os únicos habilitados a possuírem 
o conhecimento pleno (gnōsis), e, portanto, a salvação. Os segundos, que estão no 
meio dos outros dois, por serem guiados pela alma (psykhḗ), podem ser salvos ou 
não, bastando apenas seguir o caminho trilhado pelos espirituais. Por fim, os hílicos 
que, por se deixarem levar pela matéria (hýlē), o corpo, que é inerentemente má, 
estão destinados e condenados à morte, à perdição. A partir dessa classificação, os 
Gnósticos apontavam que a salvação é obtida através do conhecimento. 

Por defenderem a superioridade do conhecimento filosófico em relação à 
abordagem da fé cristã, muitos cristãos criaram ojeriza aos Gnósticos e à filosofia, 
acusando-os de ter perturbado o ambiente religioso cristão com suas ilações 
filosóficas. Com isso, as questões sobre a relação entre fé e razão cada dia ia se 
efervescendo. É nesse ínterim que Clemente alça a sua voz. 

Apesar de não descartar o papel da filosofia na prática da religião cristã, 
Clemente se pronuncia de maneira contrária ao tipo de gnosticismo vigente em sua 
época. Na tentativa de mostrar que a filosofia era útil e necessária para os cristãos, 
o grande diretor da Escola de Alexandria percorre o caminho inverso do trilhado 

9 O termo grego “gnōsis” denota, literalmente, conhecimento. Os gnósticos eram grupos de pessoas 
que surgiram no seio do próprio cristianismo, cujas doutrinas misturavam elementos cristãos, 
místicos, neoplatônicos, e até postulações das religiões orientais, formando, assim, um complexo 
corpo doutrinal que, segundo eles, levavam à verdadeira salvação. Infelizmente, não se tem, hoje, 
senão poucos fragmentos conservados das obras dos Gnósticos. Suas doutrinas e pensamentos só 
são conhecidos mediante as exposições feitas pelos Pais Apologetas, os quais foram os defensores 
do cristianismo contra as afirmações heréticas Gnósticas. Sobre esses grupos e as refutações 
feitas pelos conhecidos Pais Apologetas, cf. Abbagnano, 1999, p. 82–97; Reale; Antiseri, 1990, p. 
405–411.



109

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 100-114, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

pelos Gnósticos. Para combater a Gnose “herética”, ele elabora um conceito próprio 
de Gnose denominada de Gnose Cristã, onde destaca a importância do conhecimento 
filosófico para o Cristianismo. Para os Gnósticos, a filosofia é superior a todas as 
coisas, e está acima, inclusive, da fé cristã. Contudo, diferente desses, Clemente, 
quanto à relação entre filosofia e fé, atribui um caráter peculiar à Gnose Cristã: a 
subordinação da filosofia à fé. Para ele, a fé cristã é o critério último da verdade, 
na qual todas as doutrinas filosóficas deveriam ser avaliadas e julgadas, e não o 
contrário. Nicola Abbagnano resume bem essa relação entre fé e razão em Clemente 
quando, parafraseando fragmentos de suas obras, diz:

[p]or certo, os filósofos misturaram o verdadeiro e o falso; trata-se agora 
de escolher entre as suas doutrinas aquilo que é verdadeiro, abandonando 
o falso, e a fé fornece o critério desta escolha. A filosofia deve ser nesse 
sentido serva da fé como Agar de Sara. Nesta subordinação da filosofia à 
fé reside o caráter da gnose cristã. A gnose dos Gnósticos é a falsa gnose 
porque estabelece entre a filosofia e a fé a relação inversa: se ao gnóstico 
fosse dado escolher entre a gnose e a salvação eterna, ele escolheria 
a gnose porque a julga superior a todas as coisas. (cf. Clemente apud 
Abbagnano, 1999, p. 100)

Esse conceito de Gnose Cristã irá permear todo o pensamento teológico de 
Clemente, inclusive a sua hermenêutica. Como os Gnósticos, apesar de ser em 
níveis diferentes, Clemente classifica o homem em três categorias: o pagão, o 
crente e o Gnóstico Cristão. Os pagãos são os ímpios, que não aceitam a doutrina 
cristã, e os hereges que, aceitando, distorcem-na. Os crentes são os cristãos que 
ainda não compreenderam perfeitamente a fé cristã, por não terem capacidade 
de obter o conhecimento perfeito sobre ela. Já os Gnósticos Cristãos, longe de ser 
aqueles “Gnósticos hereges” tratados anteriormente, são os cristãos perfeitos, cujo 
entendimento brilha pela compreensão da fé, através do perfeito conhecimento. 
Assim, nem todos os cristãos são Gnósticos, pois esses são cristãos que alcançaram 
a fé perfeita através do conhecimento. Os que pertenciam ao grupo dos Gnósticos 
Cristãos também eram chamados de espirituais. 

É, pois, baseado nessa divisão que Clemente alicerça seu método de 
interpretação da Bíblia. Para ele, as Escrituras Sagradas possuem cinco sentidos: 
o histórico, o doutrinal, o profético, o filosófico e o místico ou alegórico, sendo esse 
último o mais profundo de todos. No âmbito teológico, o sentido histórico está 
atrelado ao mero relato das histórias bíblicas; o sentido doutrinal é o responsável 
pela extração de ensinamentos morais e teológicos; o sentido profético se relaciona 
com a interpretação dos tipos e profecias bíblicos; o sentido filosófico é de onde 
parte todo o conhecimento real; e o sentido místico ou alegórico é de onde se extrai 
as verdades morais e espirituais, necessárias ao progresso salvífico e à perfeição 



110

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 100-114, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

(cf. Zuck, 1994, p. 41). 
Os dois últimos sentidos, que são os mais importantes, só podem ser 

alcançados pelos “perfeitos cristãos”, ou seja, os Gnósticos Cristãos, que, por estarem 
em “contato direto” com Deus através das muitas “iluminações espirituais”, tinham 
condições de obter o mais profundo sentido dos textos bíblicos. Esses espirituais 
se destacavam por utilizar o método alegórico em suas interpretações, defendendo 
ser esse o único caminho para descobrir esse sentido. 

É baseado nisso que, para Clemente, aqueles que ficavam restritos à letra do 
texto não conseguiam êxito em suas interpretações, uma vez que o sentido trazido 
pelas letras, ou seja, o literal, fornece apenas uma fé elementar, sem nenhuma 
profundidade espiritual. Somente o sentido alegórico produz uma fé alicerçada 
num conhecimento real e perfeito, produzindo, assim, um progresso espiritual 
que desembocaria na salvação. Por isso, como nos diz Louis Berkhof (2000, p. 18), 
Clemente “propôs o princípio de que toda Escritura deve ser entendida de forma 
alegórica” (destaque nosso). 

Esse tipo de entendimento possibilitou Clemente dar um passo à frente dos 
intérpretes de sua época. É dele, por exemplo, o honroso privilégio de ser o primeiro 
intérprete cristão a aplicar o método alegórico aos Escritos do Novo Testamento10. 
Segundo ele, as Escrituras Sagradas utilizam uma linguagem simbólica e 
misteriosa, pela qual Deus, por sua infinita sabedoria, tinha o objetivo de ocultar 
as verdades da letra dos textos para que nem os incrédulos nem os crentes 
simples compreendessem as verdades bíblicas que estavam destinadas apenas 
aos espirituais11, ou seja, àqueles que alcançavam o sentido místico, alegórico. É 
por isso que Clemente aponta o método alegórico, o qual era usado apenas pelos 
verdadeiros discípulos, isto é, àqueles perfeitos cristãos espirituais, como o único 
caminho para se alcançar o real e profundo sentido dos textos bíblicos. 

Seguindo essa mesma direção, porém com algumas diferenças, está o mais 
destacado discípulo de Clemente: Orígenes. Nascido em Alexandria, Orígenes 
(185 – 254 d.C.)12 foi, sem dúvida, o mais importante e influente intérprete das 
Escrituras dentre os seus contemporâneos. Oriundo de um lar cristão, desde sua 
infância teve contato com o ensinamento das Escrituras. Seu pai, Leônidas, que foi 
preso e executado em defesa da fé cristã entre 201 e 202, fez questão de educá-lo 

10  Para um exemplo da aplicação de Clemente do método alegórico a um texto do Novo Testamento, 
Cf. Lopes, 2004, p. 131–132.

11  Cf. Zuck, 1994, p. 41; Virkler, 1995, p. 44

12  A maioria das informações sobre a vida de Orígenes nos é dada pela História Eclesiástica de 
Eusébio. Contudo, podemos encontrar elementos significativos de sua vida e de seu pensamento 
em: Berkhof, 1992. p. 65–66; Lopes, 2004, p. 132–134; Zuck, 1994, p. 41–42; Virkler, 1995, p. 44.



111

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 100-114, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

na Escola catequética de Alexandria, onde, logo cedo, destacou-se, galgando grande 
estima por parte de seus professores. Após a morte de seu pai, os bens da família 
foram confiscados, e Orígenes, com apenas 17 anos de idade, teve que lecionar para 
sustentar a família. 

Nomeado pelo Bispo Demétrio em 203, Orígenes, aos 18 anos, assumiu a 
direção da Escola de Alexandria – cargo este que exerceu até o ano 230 –, sendo o 
sucessor imediato de Clemente, que, premido pela perseguição, abandou, por um 
tempo, a cidade de Alexandria, e, consequentemente, a direção da Escola. Em 205, 
começou a frequentar a Escola Filosófica de Amônio Sacas – fundador da Escola 
Neoplatônica naquela cidade –, onde fez um completo estudo do neoplatonismo e 
do gnosticismo que, à época, eram muito valorizados (cf. Berkhof, 1992, p. 66). 

Não temos ao certo o número total de obras escritas por Orígenes. Segundo 
São Jerônimo, destacado Pai da Igreja, o número chega a 600 escritos, sendo a 
maioria, comentários exegéticos. Somente uma pequena parte dessas obras foram 
conservadas, e hoje, restam-nos, apenas, poucas delas em grego. Destacamos, 
dentre elas: Hexapla, Contra Celso e Os princípios. Este último texto, escrito em 4 
livros, é considerado a primeira Suma Teológica das doutrinas cristãs. Nela, o 
discípulo de Clemente aborda sobre a doutrina de Deus, do universo, da liberdade, e 
sobre a revelação. É na última parte dessa obra que ele apresenta os seus princípios 
hermenêuticos para a interpretação das Escrituras Sagradas.

Ao escrever essas obras, Orígenes se declara um grande defensor da fé cristã. 
Seu contexto de luta é contra os Gnósticos e contra os judeus literalistas que 
haviam ressurgido em sua época. Sendo, pois, inquietado por esses maldizentes 
do cristianismo, ele, fortemente influenciado pela Filosofia Grega, acreditava 
que a melhor maneira de os combater seria entender as Escrituras Sagradas pela 
interpretação alegórica. Ele cria ser a Bíblia uma vasta alegoria. Cada detalhe dos 
textos devia ser interpretado simbolicamente13, e ressaltava que a Bíblia estava 
repleta de enigmas e afirmações obscuras, que somente com o sentido mais 
profundo, trazido pela interpretação alegórica, é que se poderia obter a clareza 
desses textos. Além disso, para interpretá-la de maneira eficaz, é de fundamental 
importância o uso da razão filosófica enquanto ferramenta do ato interpretativo. 
Nesse sentido, podemos dizer que Orígenes segue, à risca, o pensamento de Fílon 
quanto à interpretação dos Textos Sagrados. 

Partindo da ideia existente no dualismo platônico, o ser humano, para Orígenes, 
possui três dimensões: o corpo (sōma), a alma (psykhḗ) e o espírito (pneuma). Com 

13  Para analisar vários exemplos de interpretação simbólica das partes de um texto bíblico, cf. Zuck, 
1994, p. 42; Lopes, 2004, p. 133.



112

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 100-114, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

isso, o grande sucessor de Clemente acreditava que, para ser eficaz, a mensagem 
das Escrituras Sagradas teria que atingir cada um desses níveis, e, portanto, deveria 
ter três sentidos específicos14: o somático, que é o sentido literal; o psíquico, que é 
o sentido moral; e o pneumático, também chamado de alegórico ou místico, que é o 
sentido real e mais profundo do texto. 

O sentido somático, que estava relacionado ao corpo, expunha a verdade 
histórica do texto, trazendo apenas o sentido literal, que era destinado aos 
iniciantes, a saber, os fracos na fé, aos imaturos. O sentido psíquico, relacionado 
à alma, estava comprometido com o conteúdo moral do texto, o qual servia para 
alimentar a fé daqueles que tiveram algum progresso espiritual na caminhada 
cristã. Por fim, o sentido pneumático ou alegórico que, relacionado com o espírito, 
trazia o sentido místico, onde estava o conhecimento real, profundo e perfeito, 
destinado apenas aos maduros na fé.

Já podemos perceber que, em tese, o princípio defendido por Orígenes é o 
mesmo de Clemente. Baseado num trecho da primeira Carta do apóstolo Paulo 
aos Coríntios 2.7: “mas falamos a sabedoria de Deus, oculta em mistério”, Orígenes 
segue a mesma concepção de Clemente ao argumentar que Deus oculta o verdadeiro 
sentido dos textos para que somente os espirituais consigam captá-los. Para ele, o 
sentido literal é próprio dos judeus, a quem Deus ocultou o sentido profundo por 
causa da incredulidade. Já o sentido alegórico é peculiar aos verdadeiros cristãos, a 
quem foram reveladas as verdades bíblicas.

Embora tivesse realizado uma excelente sistematização das verdades 
cristãs, Orígenes, negou, muitas vezes, o caráter histórico das passagens bíblicas, 
possibilitando vários sentidos para um mesmo texto. Ele desconsiderou de tal 
maneira o sentido literal dos textos que seu estilo alegórico passou a ser chamado 
de “fantasia desmedida”. Apesar disso, ele, ainda hoje, é considerado o maior 
intérprete entre os alexandrinos, influenciando, inclusive, muitos Pais da Igreja 
como Dionísio, o grande, Eusébio de Cesareia, Dídimo, o cego, Cirilo de Alexandria 
e, mais tarde, Ambrósio e Agostinho.

À guisa de conclusão

Embora, enquanto disciplina filosófica, a hermenêutica só tenha sido 

14  É louvável a rica informação que Lopes nos dá ao afirmar que, além do dualismo platônico, o 
motivo pelo qual Orígenes radicalmente defende os três sentidos das Escrituras está na má 
tradução e interpretação feita por ele do texto de Provérbios 22.20. O acréscimo da expressão 
“representas estas coisas de maneira tripla”, feito por Orígenes a esse versículo, possibilitou tal 
interpretação (cf. Lopes, 2004, p. 132–133).



113

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 100-114, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

estabelecida em meados do século XIX, a história do pensamento humano sempre 
foi marcada por métodos e princípios de interpretação. Na Patrística, isso se 
evidenciou fortemente no âmbito filosófico e teológico cristão, de tal modo que um 
centro de estudo cristão, a Escola de Alexandria, foi caracterizado por defender a 
alegoria como método hermenêutico. 

Convém notar que, mesmo estando ligado ao contexto teológico e estritamente 
bíblico, o método alegórico tem suas raízes históricas sobretudo no pensamento 
filosófico grego, com o conceito de hypónoia, defendido por Heráclito, e no 
pensamento helênico-judaico, com Fílon, que aplicou a alegoria na interpretação 
dos textos do Antigo Testamento. 

É importante notar também as significativas influências da Escola de Alexandria 
no processo hermenêutico de interpretação da Bíblia em todo o cristianismo, 
inclusive até os nossos dias. Durante a Patrística, vários dogmas cristãos foram 
estabelecidos, e, devido às inúmeras controvérsias existentes, muitos foram os 
concílios que definiram importantes pontos doutrinais no seio da Igreja Cristã. Daí, 
muitos desses credos e afirmações doutrinais ali ratificados foram alicerçados e 
regidos pelos princípios hermenêuticos da Escola de Alexandria. Além disso, todo 
o cristianismo depois da Patrística, especialmente no Medievo, onde, basicamente, 
a maioria das doutrinas cristãs foram definitivamente consolidadas, recebeu, como 
herança, o rico legado hermenêutico elaborado pelos Pais alexandrinos. E, claro, 
não somente no medievo, mas, também, ainda hoje, embora essa Escola não mais 
exista, suas influências hermenêuticas são perceptíveis em todo o processo de 
interpretação da Escrituras Sagradas Cristãs, sejam elas dentro dos centros cristãos 
católicos ou mesmo dentro dos círculos cristãos protestantes.

Por fim, convém notar que não é fácil discorrer sobre um tema em determinado 
período da história. Por serem inúmeras, as dificuldades fogem das nossas 
descrições. Isso se dá porque, por mais profunda que seja a pesquisa, sempre haverá 
alguns aspectos intransponíveis de caráter histórico, metodológico, científico, ou 
mesmo quanto ao conteúdo propriamente dito. Além disso, a própria complexidade 
intrínseca ao assunto exposto torna-se uma barreira que precisar ser transposta. 
Mesmo assim, longe de ser algo anacrônico, dispensável e retrógrado, percorrer 
e labutar em cima do terreno da história da hermenêutica no período Patrístico 
é justificável pelo fato de que, por mínimo que seja esse esforço, conseguiremos, 
pelo menos, colher alguns frutos que, com certeza, facilitarão compreender a 
interpretação das Sagradas Escrituras no seio do cristianismo contemporâneo.



114

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 100-114, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Referências Bibliográficas 

ABBAGNANO, N. História da filosofia. v. 2, 5. ed. Tradução de Antônio Borges Coelho. Lisboa: Editorial 
Presença, 1999.

BERKHOF, L. A História das Doutrinas Cristãs. Tradução de João Marques Bentes e Gordon Chown. 
São Paulo: PES, 1992.

______. Princípios de Interpretação Bíblica. Tradução de Mauro Meister. São Paulo: Cultura Cristã, 
2000.

BEVILACQUA. L. O Último Trem para Alexandria. Em: Estud. Av., v. 33, n. 95, jan./abr., São Paulo, 
2019.

CANFORA, L. A Biblioteca Desaparecida: histórias da biblioteca de Alexandria. São Paulo: Companhia 
das Letras, 1996.

CHAMPLIN, R. N. O Antigo Testamento Interpretado: versículo por versículo (v. 6 e 7). São Paulo: 
Candeia, 2000.

DANA, H. E. O Mundo do Novo Testamento: um estudo do ambiente histórico e cultural do novo 
testamento. 4. ed. Tradução de Jabes Tôrres. Rio de Janeiro: JUERP, 1990.

GEISLER, N; NIX, William. Introdução Bíblica: como a bíblia chegou até nós. Tradução de Oswaldo 
Ramos. São Paulo: Editora Vida, 1997.

GILSON, E.; BOEHNER, P. História da Filosofia Cristã: desde as origens até Nicolau de Cusa. 5. ed. 
Tradução e notas de Raimundo Vier. Petrópolis: Vozes, 1991.

IRONSIDE, H. A. Quatrocentos Anos de Silêncio: de Malaquias a Mateus. Tradução de Joás Castello 
Branco Gueiros. São Paulo: Casa Editora Presbiteriana, 1988.

LÉVÊQUE, P. Impérios e Barbáries: do século III a.C. ao século I d.C. Tradução de Artur Morão. Lisboa: 
Publicações Dom Quixote, 1979.

LOPES, A. N. A Bíblia e seus Intérpretes: uma breve história da interpretação. São Paulo: Editora 
Cultura Cristã, 2004. 

NADDAF, G. La Alegoría: orígenes y desarrollo de la filosofía desde los presocráticos hasta la 
Ilustración. Areté Revista de Filosofía, v. XIX, n. 1, p. 41–86, Lima, 2007.

OLIVEIRA, L. A Interpretação Alegórica de Mitos: das origens a Platão. Mirabilia, v. 24, n. 1, jan./jun., 
p. 1-22, 2017.

PACKER, J. I.; TENNEY, M. C.; WHITE JÚNIOR, William. O Mundo do Novo Testamento. Tradução de 
Luiz Aparecido Caruso. São Paulo: Editora Vida, 1988.

REALE, G.; ANTISERE, D. História da Filosofia: antiguidade e idade média. v. 1. 6. ed. São Paulo: 
Paulus, 1990. (Coleção Filosofia)

TATE, J. The Beginnings of Greek Allegory. The Classical Review. v. XLI, n. 6, p. 214–215 1927.

VIRKLER, H. A. Hermenêutica: princípios e processos de interpretação bíblica. Tradução de Luiz 
Aparecido Caruso. Flórida: Editora Vida, 1995.

ZUCK, R. B. A Interpretação Bíblica: meios de descobrir a verdade bíblica. Tradução de Cesar de F. A. 
Bueno Vieira. São Paulo: Vida Nova, 1994.



Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 115-133, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Philía Aristotélica no Grande Sertão: Veredas
Ricardo Silva Oliveira * ; Alex Wagner Leal Magalhães **

Recebido em abril de 2025. Aprovado em maio de 2025.

Resumo: Na Ética a Nicômaco, nos livros VIII e IX, Aristóteles elabora uma espécie de tratado sobre 
a amizade (philía [φιλία]) e se debruça sobre as três dimensões dessa disposição (héxis [ἕξις]) que se 
classificam como amizade útil, prazerosa e a virtuosa. Na clássica obra da literatura O Grande Sertão: 
Veredas, Guimarães Rosa apresenta a história de Riobaldo e Diadorim, dois companheiros jagunços 
que enfrentam inúmeras vicissitudes e que alimentam entre si uma poderosa dimensão de philía, a 
única considerada perfeita para Aristóteles. O presente artigo estabelece as conexões que existem 
entre os atributos da verdadeira amizade aristotélica e dos elementos que estruturam a relação dos 
protagonistas do romance roseano, entendendo que nela existe essa dimensão de ética da amizade. 

Palavras-chave: philía; amizade; airtude; ética; literatura. 

Abstract: In Nicomachean Ethics, books VIII and IX, Aristotle develops a kind of treatise on friendship 
(philía [φιλία]) and examines its three dimensions (héxis [ἕξις]), which he classifies as friendships of 
utility, pleasure, and virtue. In the classic literary work The Devil to Pay in the Backlands (Grande Sertão: 
Veredas), Guimarães Rosa presents the story of Riobaldo and Diadorim, two jagunço companions 
who face numerous hardships and share a powerful form of philía — the only type Aristotle considers 
perfect. This article explores the connections between the attributes of true Aristotelian friendship 
and the elements that shape the relationship between the protagonists of Rosa’s novel, arguing that 
it embodies an ethics of friendship.

Keywords: philía; friendship; virtue; ethics; literature.

*  Licenciado em Filosofia (UEAP), com especialização em Gestão e Docência do Ensino Superior 
(FATECH). Docente de Filosofia na rede privada de Educação Básica. Integra o Núcleo de Ciências 
Sociais e Humanas do Serviço Social da Indústria (SESI-AP). Atua também como crítico de literatura 
e cinema. E-mail: prof.rricardofilosofia@gmail.com ; ORCID: https://orcid.org/0000-0001-
5900-3052 .

** Bacharel e mestre em Psicologia pela Universidade Federal do Pará (UFPA), doutorando na mesma 
instituição. Psicanalista/psicólogo - Consultório Psicanálise/Psicologia e professor de ensino 
superior do Centro de Ensino Superior do Amapá. E-mail: lealmagalex@gmail.com ; ORCID: 
https://orcid.org/0000-0002-4794-8822 .



116

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 115-133, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Introdução

Um encontro entre Aristóteles e Guimarães Rosa. O pensador grego responsável 
por imortalizar em seus escritos as grandes questões da humanidade, de reformular 
a relação do humano ocidental com a natureza que o circunda, de refletir sobre as 
paixões humanas e as suas vicissitudes, e formulador de um amplo sistema ético. 
O escritor mineiro que produziu uma das mais importantes e complexas obras 
literárias do século XX na literatura universal, tomando como ponto de partida a 
linguagem e a sua intrincada trama de jogos semânticos e lexicais para retratar 
a saga do homem do sertão, numa poderosa representação simbólica da jornada 
humana na terra.

Na obra Grande Sertão: Veredas encontra-se a história de Riobaldo, contada por 
ele mesmo numa vultosa narrativa oral em que dialoga com um oculto interlocutor 
em fluxo contínuo de consciência, digressivo e sem intervalos. Nessa saga 
entremeada de conflitos, reflexões filosóficas sobre a natureza do Mal, elucubrações 
sobre grandes temas objetos da preocupação humana, Guimarães Rosa entrelaça, 
com a fina linha da costura ficcional, o épos [ἔπος] sentimental e ontológico do 
seu protagonista com a dúbia figura de Diadorim, seu companheiro jagunço que 
lhe desperta sensações conflitantes, ao mesmo tempo que na relação de ambos se 
firma uma enraizada manifestação do que Aristóteles (2014) chama de “amizade 
perfeita”.

É exatamente nesta perspectiva que o presente artigo se pauta: na constituição 
do conceito aristotélico da philía [φιλία] na relação estabelecida entre os 
personagens. Intenta-se definir a ocorrência dessa modalidade sentimental — 
nomeado aqui como sentimento já que se trata de uma das manifestações do amor, 
conforme indica Rocha (2006) — entre os protagonistas do romance roseano e de 
como essa relação manifesta as características da conceituação feita por Aristóteles 
na sua obra Ética a Nicômaco, nos livros VIII e IX. 

Neste caminho que será trilhado no decorrer desta investigação, serão 
exploradas as diferentes formas em que a philía se dá segundo as categorizações 
conceituais na ética aristotélica, o campo amoroso no Grande Sertão: Veredas 
e o como ele indica a manifestação da philía no seu corpo narrativo por meio do 
relacionamento de Riobaldo e Diadorim, em paralelo a um exercício hermenêutico 
que entrelace a reflexão filosófica e a literária.

1. Um percurso de compreensão: philía na ética aristotélica



117

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 115-133, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

1.1. Philía e seus significados

A noção de philía é antiga e antecede aos escritos de Aristóteles. Ainda na 
Antiguidade Grega Clássica, acentuadamente com os escritos de Homero, se 
encontram manifestações de formas distintas de philía. Conforme frisa Perito 
(2014), essas noções formularam diversas concepções deste conceito, ainda difuso 
nas suas primeiras aparições, transmutando-se profundamente até atingir o seu 
ápice na elaboração filosófica executada pelo proeminente estagirita em seus 
escritos sobre o tema. 

Em Homero, a philía se caracterizava por sua dimensão aristocrática e literária, 
não se resumindo a somente uma relação interpessoal de compatibilidade entre 
duas pessoas, mas se dando entre os principais membros da sociedade, entre 
famílias, sempre numa dimensão portentosa, com base em critérios de avaliação 
social. Em Platão, que chegou a tecer comentários mais elaborados no seu escrito 
Lisis, a philía demonstrou ser um desafio incontornável. Este seu diálogo aporético 
acaba por não conseguir conceituar o que seria esta amizade e torna tênue a 
diferença entre a philía e érōs [ἔρως], conforme observação feita por Rocha (2006). 

Marcondes (2008) salienta outro detalhe importante no caminho que se 
estabelece para a compreensão da philía, que é a de que

philía é também o termo que se encontra na própria definição de filosofia 
(etimologicamente a philía da sophía, a amizade ou busca da sabedoria, o 
desejo de sabedoria). Segundo Diógenes Laércio em sua Vida e doutrina 
dos filósofos ilustres, Pitágoras (séc. VI a.C.) teria introduzido o termo. 
(Marcondes, 2008, p. 3)

Isso denota a multiplicidade que o termo pode carregar ao longo da sua 
aplicação, transformando-se sobremaneira no decorrer dos séculos, já que a 
philía se trata de um conceito amplo e imbricado de implicações complexas sobre 
as possibilidades da sua significação. Ainda que seja comumente traduzido como 
“amizade”, seu significado não se restringe a somente esta acepção. 

Substantivo de phileín [φιλείν] — que é traduzida como “amar”, conforme 
indica Perito (2014) —, a palavra philía ora confunde-se com uma modalidade de 
paixão (páthos [πάθος]), ora como uma virtude (areté [ἀρετή]) que transcende a 
esta primeira dimensão, ou mesmo como “amor”, segundo o tradutor Edson Bini 
na sua tradução de Ética a Nicômaco, consultada para o presente artigo. É esta 
porosidade semântica e conceitual que se interpõe como um colossal desafio para 
aquele que se dispõe a defini-la de forma precisa. 

Ainda que Platão tenha sido o mais importante filósofo a pensar sobre o Amor 
– o termo grego para esse sentimento é philésis, conforme salienta Perito (2017) 



118

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 115-133, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

– na história do pensamento ocidental, graças, principalmente, ao seu conhecido 
diálogo O Banquete e que tenha sido este escrito o responsável por influenciar boa 
parte do imaginário a respeito do sentimento amoroso na sua dimensão de érōs, foi 
a seu discípulo, Aristóteles, no entanto, que coube “o merecimento de ter resumido 
o que de melhor o pensamento grego nos legou sobre o amor de amizade, sobre a 
philía” (Rocha, 2006, p. 65). 

Antes de Aristóteles, a philía era envolta numa penumbra difusa que não 
permitia conhecer-lhe de forma definitiva e nem possuía um corpus conceitual 
melhor estruturado e sua função ainda não se vislumbrava de forma clara. É nos 
livros VIII e IX da sua obra Ética a Nicômaco que o pensador grego vai formular o 
que ficaria conhecido como uma espécie de tratado primordial sobre a philía, um 
tratado da amizade. 

Conforme assinala Perito (2014):

[n]a Ética a Nicômaco de Aristóteles encontra-se a discussão mais extensa 
e mais detalhada acerca do conceito de philía: o tratamento discursivo do 
texto aristotélico faz com que a discussão sobre a amizade encontrada em 
sua obra seja a mais refinada do período clássico grego (Perito, 2014, p. 
13).

Aristóteles se debruçou sobre a philía nas suas três éticas — a saber, na 
Ética a Eudemo, Ética a Nicômaco e Magna Moralia. Porém, nesta investigação, a 
atenção está dedicada exclusivamente à elaboração feita na Ética a Nicômaco (EN). 
Graças à extensão das suas reflexões e sua produção escrita, o que se percebe é 
que o tópico da philía constitui-se como um tema extremamente importante no 
sistema ético aristotélico, sendo esta considerada por ele “uma das exigências mais 
imprescindíveis da vida” (EN, VIII, 1155 a 1-5).

Será na Ética a Nicômaco que Aristóteles vai estruturar de forma categorizada 
as diversas modalidades de philía e indicará as características do que ele considera 
a “amizade perfeita”. Serão essas dimensões da amizade que permitirão deslindar 
como a philía é um dos elementos principais que possibilita o pleno funcionamento 
da pólis [πόλις] grega, já que “a amizade parece ser o vínculo que une os Estados; e 
a impressão que temos é que os legisladores zelam mais por ela do que pela justiça” 
(EN, VIII, 1155 a 25).

Na Ética a Nicômaco, o filósofo irá elaborar uma extensa lista de características 
que possibilitam a definição de diversas manifestações da philía no seio das 
relações humanas e que colocam este conceito numa posição privilegiada no escopo 
do seu sistema ético. 

No corpo das possibilidades de amizades que Aristóteles formula, apenas uma 



119

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 115-133, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

é considerada “perfeita”, enquanto as outras dimensões lhe são acessórias e apenas 
uma forma deficitária de manifestação da philía. A partir dessas diferenciações, 
pode-se concluir qual o real conceito aristotélico de amizade, intenção formulada 
no próximo tópico. 

1.2. Philía: manifestações e condicionantes

A amizade é um processo inevitável para um ser comunitário, como é o ser 
humano. Para estabelecer, então, uma convivência que dê conta dessa vida em 
comunidade, a amizade é uma relevante virtude, pois “se as pessoas são amigas, a 
justiça entre elas é dispensável, ao passo que ser justo não basta, não dispensando a 
amizade” (EN, VIII, 1155 a 25-30).

É a philía que permite uma convivência harmônica entre os homens e, como 
lembra Rocha (2006): 

[s]e naturalmente o homem é destinado a viver em comunidade, a viver- 
com-os-outros, a “con-viver” (συζην), não é possível imaginá-lo vivendo 
sem amigos, pois nas horas de infortúnio ele encontra nesses amigos um 
refúgio, e quando se sente feliz, deles precisa para partilhar sua alegria 
(Rocha, 2006, p. 72).

Para Aristóteles (2014) existem três tipos que podem ser considerados philía: 
a amizade prazerosa, a útil e a virtuosa. Cada uma delas atende a um conjunto de 
atributos para que sejam classificadas desta forma. São esses atributos que as 
postulam de forma a serem compreendidas como manifestações consideradas 
nobres ou não, de acordo com as proposições aristotélicas. 

Contudo, antes de detalhar as idiossincrasias dessas formas de amizade, vale 
ressaltar que o filósofo estagirita delimitou uma série de condicionantes que são as 
que podem chancelar uma relação e permitir que efetivamente “um homem possa 
chamar o outro de amigo” (Perito, 2014, p. 19). 

Para principiar esse breve inventário das condicionantes da philía, Perito 
(2014) os elenca da seguinte forma:

[p]rimeiramente, deve-se entender que (I) existem três objetos dignos de 
serem amados (philetón) — a saber, o útil, o agradável e o bom —, pelo que 
o homem que se diz amigo deve amar o amigo por um deles; (II) o homem 
deve bem-querer ao amigo e; (III) esse bem-querer deve ser recíproco. 
Desse último ponto deriva que (IV) o amor e o bem-querer devem ser 
dirigidos a algo animado, ou seja, não é possível se dizer amigo de algo 
inanimado. Ainda, (V) as duas pessoas envolvidas nessa relação devem 
estar cientes do sentimento de um para com o outro. Por fim, é necessário 
que (VI) esse bem-querer seja pelo bem do próprio amigo (Perito, 2014, 
p. 19-20).



120

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 115-133, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Entender estas condicionantes possibilitam uma transparência maior na 
compreensão da complexidade que está acoplada ao conceito de philía. Ao 
desenvolver esses atributos, Aristóteles lança mão de alguns desafios que ele irá 
tratar de forma pormenorizada no decorrer do seu texto, ao mesmo tempo que 
estes desafios “acarretam diversos problemas, os quais Aristóteles tentará resolver” 
(Perito, 2014, p. 20). 

A condicionante (I) que versa sobre a necessidade de apreender a respeito dos 
três objetos dignos do amor — o útil, o agradável e o bom — é a base para distinguir 
as três formas de amizade, o que será tratado mais adiante de forma detalhada. 

Sobre o ponto (II), Aristóteles diz que “essa benevolência só é chamada de 
amizade quando é mútua.” (EN, VIII, 1155 b 30-35). O termo aqui traduzido por 
“benevolência” é o eynoian ou eunóia [εὔνοια], que também é habitualmente 
traduzido como “querer bem”, “bem-querer” (Perito, 2014). O que Aristóteles faz 
nessa condicionante é diferenciá-la da philía ao colocar como fator preponderante 
a mutualidade desse bem-querer. Sem essa reciprocidade, ela é apenas caridade, 
e é esta mutualidade a (III) condicionante aristotélica para uma amizade. Como 
especifica Perito (2014): “A distinção procede da seguinte maneira: eunóia aceita 
um sujeito ativo e outro passivo, enquanto a philía só é possível através da atividade 
dos dois sujeitos envolvidos na relação” (Perito, 2014, p. 22). 

A condicionante (IV) se refere à necessidade de reciprocidade para que a 
amizade possa se constituir, o que acontece somente com um humano ativo e 
animado, e não se dá a objetos inanimados pois “nesse caso não há reciprocidade e 
também nenhum querer do objeto (...)” (EN, VIII, 1155 b 25-30).

No ponto (V) da condicionante para uma philía efetiva existe a necessidade 
de que se entabule uma dupla ciência da existência desta amizade. Para que haja 
amizade os amigos precisam saber desta relação e reconhecê-la (EN, VIII, 1156 a 5).

Por fim, na condicionante (VI) o bem-querer, ou a benevolência, deve se firmar 
para que o beneficiado dela seja o próprio amigo. Afinal,

(...) a amizade perfeita é aquela entre indivíduos bons e mutuamente 
semelhantes em matéria de virtude, isso porque desejam igualmente o 
bem mútuo na qualidade de bem e são bons em si mesmos (EN, VIII, 1156 
b 5-10).

Trilhado este caminho das condicionantes da amizade que Aristóteles delimita, 
cabe agora enveredar pelos meandros dos três gêneros de philía que o estagirita 
assentou e que correspondem aos três objetos do amor. A relembrar quais são, 
conforme já destacado anteriormente: a prazerosa, a útil e a virtuosa. Desta tríade, 
o filósofo grego concebe somente a philía virtuosa como verdadeira amizade ou 



121

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 115-133, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

philía perfeita. As demais, ainda que provenientes das condicionantes da philía, são 
somente amizades acidentais, isto é, não se firmam em bases sólidas e tendem a 
romper-se diante da ausência daquilo que as define — seja o prazer ou a utilidade 
(EN, VIII, 1156 a 15-20).

Ao tratar dos objetos do amor, Aristóteles finca a base para distinguir as três 
categorias de amizade. A primeira delas é a que se calca na premissa da utilidade. 
Nesse tipo de philía, o que predomina é o interesse no que o outro pode oferecer e 
que lhe seja vantajoso. É um modelo, assim como a amizade prazerosa, frágil que 
facilmente pode dissolver-se no momento que a vantagem que o outro oferecia 
deixa de se fazer presente (EN, VIII, 1157 a 15). É uma forma de amizade que não 
é um fim em si mesma, mas um meio para a obtenção de algo (Pichler, 2004), o que 
a torna completamente problemática na perspectiva ética, pois ela depende, para 
sustentar-se, de subterfúgios considerados menos nobres por Aristóteles. 

Tanto ao se tratar da philía que se baseia na utilidade e no prazer, vale destacar 
que ambas estão adequadas a quase todas as condicionantes que foram listadas 
alguns parágrafos acima, como argumenta Perito (2014): 

[o] primeiro requisito é aquele que exige que o amor existente na amizade 
tenha como base um dos três objetos do amor. Esse requisito é obviamente 
cumprido pelas amizades útil e prazerosa, já que sua existência deriva dos 
objetos do amor. Quanto ao segundo requisito, os amigos que têm como 
base de sua amizade o prazeroso e o útil também têm eunóia um pelo 
outro — essa eunóia é recíproca —, com o que eles cumprem também 
o terceiro requisito. O quarto requisito (que o amor e a eunóia sejam 
dirigidos a algo animado) é cumprido na medida em que os amigos são 
homens e está de acordo com o quinto requisito, uma vez que ambos os 
envolvidos na relação conhecem a eunóia e o amor dirigido um ao outro 
(Perito, 2014, p. 28).

Semelhante à amizade baseada na utilidade, aquela que se fundamenta no 
prazer também intenta apenas uma vantagem que seja agradável e aprazível. No 
entanto, ela somente é “estável enquanto persistir esse elo prazeroso” (Pichler, 
2004, p. 198). Ambas as modalidades de philía pressupõem a ausência da afeição 
pelo outro enquanto detentor de um caráter nobre, virtuoso e bom. O que se aprecia 
nestas philías é tão somente a utilidade ou prazer que o outro pode ofertar, e não o 
amor por ele ser o que é. O estagirita é bem enfático ao frisar este ponto:

[a] amizade cujo fundamento é a utilidade se dissolve tão logo a vantagem 
que a determina deixa de existir. Nesse caso, com efeito, os amigos não 
se amavam, mas sim ao que obtinham um do outro (EN, VIII, 1157 a 15).

Esta característica rompe com a condicionante (VI), que está voltada para o amigo 
que ama o outro enquanto um ente dotado de bondade, benevolência e virtude, e vê 



122

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 115-133, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

nele um reflexo de si, o que demarca um limite entre a philía considerada perfeita e 
as philías acidentais. 

A philía perfeita, a amizade virtuosa, é o ponto central do projeto ético 
aristotélico, pois representa a convivência harmônica entre os homens moralmente 
justos e bons habitantes da pólis. É aqui que se encontra o cerne do percurso que 
permite empreender a compreensão do que é a philía verdadeira segundo as 
formulações filosóficas de Aristóteles. 

Nesta modalidade de philía, o que existe é a manifestação de uma amizade 
desinteressada de fatores externos, de elementos que sejam alheios à relação 
estabelecida entre os amigos que a constituem. Ao contrário do que acontece 
nas amizades com vistas à utilidade e ao prazer, a philía perfeita é “naturalmente 
duradoura, pois reúne em si todos os atributos que cabe a amigos possuir” (EN, 
VIII, 1156 b 15).

A philía perfeita é a única que consegue ser efetivamente duradoura, pois 
também a virtude é duradoura (EN, VIII, 1156 b 10). Ainda que agregue todas as 
características existentes nas amizades úteis e nas prazerosas, afinal é impossível 
numa relação genuína não sentir prazer nela e dela não lograr vantagens úteis, 
“visto que os bons são tanto bons absolutamente quanto úteis entre si” (EN, VIII, 
1156 b 10-15), a philía verdadeira as supera por se constituir como virtude. 

A amizade que é perpassada pela virtude, ou é ela mesma uma virtude em si, 
sobrepuja a philía útil e a prazerosa porque nela se acrescenta duas condicionantes 
que pertencem somente a esta modalidade de amizade, já que o filósofo as suscita 
unicamente ao tratar da philía perfeita. A primeira destas condicionantes, que 
pode ser incluída como a (VII) — seguindo a dinâmica das seis condições expostas 
anteriormente — é a do convívio. Escreve Aristóteles:

[q]ue se acresça que demanda tempo e familiaridade; como diz o adágio, 
não se pode obter um conhecimento mútuo enquanto não se tiver comido 
o sal juntos; e assim não se pode admitir a amizade constituída e realmente 
alguém tornar-se amigo sem antes cada um fazer-se amável e digno da 
confiança do outro (EN, VIII, 1156 b  25-30).

Perito (2014) aponta que talvez seja esse o mais importante ponto a 
ser destacado na philía perfeita: a constituição de uma amizade por meio da 
convivência. É por meio dela que se entrelaça a costura do meio social e por onde 
se pode distinguir um laço fraterno de philía verdadeira da amizade que objetiva 
apenas interesses transitórios. 

É preciso ter em mente que Aristóteles escreve o seguinte trecho na sua 
Ética a Nicômaco: “[a] afeição parece ser uma emoção, ao passo que a amizade é 



123

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 115-133, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

uma disposição (estado)” (EN, VIII, 1157b 25). Ao posicionar a philía como uma 
disposição (héxis), o filósofo imbui a relação de responsabilidade entre os partícipes 
dela. Por isso, a convivência adquire papel fundamental nesta perspectiva, pois é 
ela que sedimenta a amizade denotando o seu caráter de imprescindibilidade. 

A última condicionante, o atributo (VIII), integrante da philía perfeita, é 
destacada por Aristóteles da seguinte forma:

Quando, portanto, o prazer ou a utilidade é a base das amizades, estas 
podem existir entre indivíduos maus, entre um indivíduo bom e um mau, e 
entre um indivíduo nem bom nem mau e outro indivíduo de qualquer tipo. 
Mas é evidente que somente indivíduos bons são capazes de ser amigos 
pelo que são em si mesmos (EN, VIII, 1157 a 15).

A igualdade é um elemento primordial na organicidade da sociedade grega, e 
Aristóteles, compreendendo isto bem, a incluiu entre as condicionantes específicas 
da philía perfeita, virtuosa. A desigualdade está relegada a situar-se tão somente 
nas amizades prazerosas e úteis, pois a virtude de uma amizade perfeita não abarca 
o desequilíbrio entre sujeitos divergentes em estruturas de caráter. Apenas um 
sujeito moralmente bom pode ser amigo de outro indivíduo igualmente bom. 

Essa relação de semelhança se dá porque, conforme salienta o filósofo no livro 
IX da sua Ética a Nicômaco, “o amigo é outro eu” (EN, IX, 1166 a 30). 

Obteve-se até aqui os componentes necessários para conceber os fundamentos 
do que Aristóteles define enquanto philía e as suas manifestações. Mais do que isso, 
logrou-se qual é a verdadeira amizade segundo o filósofo e quais condicionantes a 
engendram. Através desse percurso, reúne-se os elementos que possibilitam criar 
as conexões entre essas elaborações conceituais e como elas podem ser percebidas 
na relação estabelecida entre Riobaldo e Diadorim, protagonistas do romance 
brasileiro O Grande Sertão: Veredas de Guimarães Rosa, conforme veremos a seguir.

2. Grande sertão: veredas e a philía aristotélica

2.1. Entre a Filosofia e a Literatura

A literatura, nas suas manifestações poéticas e epopeicas, antecede a filosofia 
enquanto possibilidade manifesta de reflexão sobre o mundo. Ainda que tenha 
sido preterida pela filosofia grega clássica posteriormente, segundo observa Nunes 
(2013), como um discurso menor, apenas uma imitação (mimesis [μίμησις]) da 
realidade, existe nesta forma de arte uma relação inexorável com o modus operandi 
da reflexão filosófica. 

Walter Benjamin talvez tenha sintetizado isso de forma mais exata ao afirmar 



124

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 115-133, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

que: “desde o momento em que, ultrapassando as fundações, nos elevamos em 
nosso exame até à visão intuitiva do romance terminado, é a filosofia — e não o 
mito — que é chamada a nos servir de guia” (Benjamin apud Nunes, 2013, p. 164). 
E é esta exata postura que a presente investigação adota ao perpassar o texto 
de Guimarães Rosa à guisa de vislumbrar nele indicativos que demonstrem a 
ocorrência da philía perfeita no relacionamento entre os personagens Riobaldo e 
Diadorim, protagonistas do épos roseano. 

No que restou dos escritos sobre as duas formas célebres da poesia, a trágica e 
a épica, Aristóteles escreve na sua Poética, ao falar dos dois formatos de narrativa:

[h]á narrativas simples e complexas, até porque as ações imitadas pelas 
narrativas enquadram-se precisamente nesses tipos. Entendo como 
simples uma ação que é contínua como o definimos e unitária, embora falte 
à sua transformação peripécia e reconhecimento; complexa, aquela cuja 
transformação contém reconhecimento ou peripécia, ou ambos (Poética, 
1452 a 10-15).

O périplo narrativo de o Grande Sertão: Veredas insere-se na literatura 
universal como um genuíno representante da complexidade. Não a complexidade 
pautada numa intrincada teia de camadas de tramas ficcionais aleatórias, mas num 
criterioso levantamento das agruras do ser humano que desembocam em várias 
sobreposições de enredos costuradas por reflexões filosóficas e teológicas que se 
comprovaram universais e atemporais. 

Enveredar por este caminho que se apresenta numa gangorra intelectual 
que pende para ambos os lados igualmente, é um repto muito próprio com suas 
peculiaridades. Ou como, com muito mais propriedade, afirma o filósofo e crítico 
literário Benedito Nunes: “o conhecimento da literatura pela filosofia acaba sendo 
ora um confronto, ora um encontro” (Nunes, 2013, p. 167). 

Numa obra múltipla como Grande Sertão: Veredas esses encontros e confrontos 
são sobremaneira poderosos e ecoam em diversas direções. Afinal, trata-se de 
um romance cuja matéria-prima é a mesma da filosofia: a linguagem. O trabalho 
de Guimarães Rosa é atravessado por um “poder verbal explosivo” (Nunes, 2013, 
p. 147) que transforma qualquer percurso interpretativo sobre ele em prodigioso 
desafio. 

É inegável a força e a riqueza presentes no único romance da lavra de 
Guimarães Rosa e das multifacetadas possibilidades que ele oferece. Neste “drama 
ontológico” — para usar a feliz expressão de Antonio Callado (2011) — o que 
impera é a ambiguidade. “Tudo é e não é; tudo que devia acabar de um jeito, acaba 
de outro; o vencido, que devia ser sacrificado, é livre (...)” (Callado, 2011, p. 97). 

Por isso o romance de Rosa mostra-se como matéria rica para este encontro 



125

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 115-133, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

porque ele mostra-se como zona de convergência onde a filosofia debruça-se sobre 
si ao mesmo tempo em que a literatura alarga suas fronteiras. Benedito Nunes 
poderosamente argumenta isto de forma mais adequada:

[e]is porque, ao conhecer a literatura, a filosofia tende a ir ao encontro 
de si mesma, a fim de não somente interrogá-la, mas também, refletindo 
sobre um objeto que passa a refleti-la, interrogar-se diante e dentro dela 
(Nunes, 2013, p. 168). 

Incutida essa estrita e necessária relação que há entre a literatura e a filosofia, 
e com o percurso dos elementos que definem a philía e as suas possibilidades, 
está estruturado o ambiente que leva ao próximo campo de exploração desta 
investigação: a incidência da philía no Grande Sertão: Veredas. 

2.2. A Philía verdadeira na relação de Riobaldo e Diadorim

    A amizade é um tema antigo e muito enraizado nas grandes narrativas na 
história da humanidade. A sua descrição pode variar no que concerne aos detalhes 
de como cada uma delas se dá e os seus contextos, mas o que elas guardam de 
similaridade é a devoção que cada um dos amigos que as protagonizam guarda pelo 
outro. Devoção profunda, intensa e convicta. Uma espécie de amor que transcende 
qualquer dimensão e desconhece qualquer limite. 

Na Ilíada de Homero se tem um conhecido e marcante exemplo, que é a philía 
estabelecida entre Aquiles e Pátroclo. Esta amizade é a do tipo que se encaixa no 
que Aristóteles considera uma philía perfeita, como confirma a observação de Perito 
(2014). Isso se dá, já no campo da narrativa judaico-cristã, na profunda amizade 
existente entre Davi e Jônatas, que também se constitui como demonstração 
da amizade perfeita. Os exemplos são inúmeros e em quase todos eles o que 
se constata é a tênue linha que demarca a fronteira entre a philía enquanto uma 
categoria da disposição (héxis) e a da paixão (páthos). 

Essa fronteira fica ainda mais porosa quando se coloca sob análise a amizade 
firmada entre Riobaldo e Diadorim. Por isso que o primeiro ponto a ser observado 
quando se trata de uma hermenêutica crítica do romance roseano abordando a 
perspectiva da relação estabelecida entre os seus protagonistas é compreender 
qual é a natureza desse relacionamento.

Nunes (2013) argumenta que a relação entre ambos é uma clara manifestação 
do érōs aos moldes elaborados por Platão, já que entre ambos o que se vê é também 
um desejo erótico, sexual, mesmo que nunca tenha sido levado a cabo no decorrer 
da narrativa. Porém, observa-se ao longo do romance que o que se dá entre ambos 
está mais adequado aos atributos que Aristóteles formula como philía do que tão 



126

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 115-133, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

somente a essa perspectiva do érōs, que, vale destacar, não é um elemento retirado 
de cena pela presente investigação, pois Aristóteles também fala de “relações de 
amizade que envolvem o amor sexual” (EN, IX, 1164 a 1).

Philía é a héxis mais poderosa encontrada na relação de amizade de Diadorim e 
Riobaldo. Rosa escreve: “Amor vem de amor. Digo. Em Diadorim penso também — 
mas Diadorim é a minha neblina...” (Rosa, 2001, p. 40). A imagem da neblina, dessa 
característica atmosférica dúbia e difusa, é muito potente em seus significados, 
pois permite assentir que também para Riobaldo a sua amizade era de natureza 
nebulosa. 

As relações que Riobaldo entabula com Nhorinhá e Otacília, seus dois outros 
principais intercursos sentimentais e manifestações claras do erotismo, servem 
como indicativo do quanto o seu relacionamento com Diadorim difere de uma 
simples expressão do érōs. A “mandante amizade” (Rosa, 2001, p. 162) entre os 
protagonistas de Rosa é a verdadeira teia que entrelaça a relação dos dois ao longo 
do romance.

Este “sentimento amoroso, essência de todas as virtudes” (Priore, 2006, p. 70) 
de Riobaldo e Diadorim, que também por si é virtuoso, é a linha condutora do relato 
do jagunço, pois o que vai pavimentar toda a narrativa é a (im)possibilidade de dar 
vazão às múltiplas facetas da amizade que ambos vivem. 

Em dado momento do livro Ética a Nicômaco, Aristóteles afirma que “a amizade 
consiste em mais amar (...), o amor parece ser a virtude definitiva do amigo.” (EN, 
VIII, 1159 a 30-35). Este trecho faz um bom paralelo com o que Riobaldo diz ao 
constatar sua afeição por seu amigo Diadorim: 

[d]e um acêso, de mim eu sabia: o que compunha minha opinião era 
que eu, às loucas, gostasse de Diadorim, e também, recesso dum modo, 
a raiva incerta, por ponto de não ser possível dele gostar como queria, 
no honrado e no final. Ouvido meu retorcia a voz dele. Que mesmo, no 
fim de tanta exaltação, meu amor inchou, de empapar todas as folhagens, 
e eu ambicionando de pegar em Diadorim, carregar Diadorim nos meus 
braços, beijar as muitas vezes, sempre (Rosa, 2001, p. 55).

Poucas dúvidas sobram a respeito do quanto um ama ao outro na relação que 
consolidam entre si. É um amor de amizade na sua manifestação mais plena. Nesse 
caminho que se pode começar a traçar os paralelos entre as condicionantes que 
Aristóteles lista em Ética a Nicômaco e o que se vislumbra na philía existente no 
relacionamento de Riobaldo e Diadorim. 

O que se pode dizer da amizade aprazada de Diadorim e Riobaldo no que 
concerne aos três objetos do amor, a condicionante (I)? O ambiente dessa relação 
é o perigoso sertão, onde qualquer deslize poderia incorrer numa fatalidade, 



127

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 115-133, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

onde “dissesse um, caçoasse, digo — podia morrer” (Rosa, 2001, p. 44). O 
companheirismo era razão de sobrevivência. 

Entre os protagonistas, as modalidades do que se considera uma amizade 
útil, paralelamente agradável e boa, são elementos patentes ao se atentar para o 
companheirismo que ambos firmam no seu percurso entre o sertão, de como ambos 
precisam atentar-se para os perigos do caminho, afinal “viver é um negócio muito 
perigoso” (Rosa, 2001, p. 26). E isso se dá mesmo nos mínimos detalhes, como na 
cena em que Diadorim — que neste ponto da trama ainda era Reinaldo — ensina os 
cuidados de saúde e higiene para Riobaldo e isso gera um efeito marcante no seu 
amigo: 

[d]esde esse dia, por animação nunca deixei de cuidar do meu estar. O 
Reinaldo mesmo, no mais tempo, comprou de alguém uma outra navalha 
e pincel, me deu, naquela dita capanga. Às vezes, eu tinha vergonha de que 
me vissem com peça bordada e historienta; mas guardei aquilo com muita 
estima. E o Reinaldo, doutras viagens, me deu outros presentes: camisa de 
riscado fino, lenço e par de meia, essas coisas todas. Seja, o senhor vê: até 
hoje sou homem tratado. Pessoa limpa, pensa limpo. Eu acho (Rosa, 2001, 
p. 161).

As condicionantes (II) e (III), que versam sobre ser atributo da philía perfeita 
o amigo querer bem o outro e este lhe ser recíproco nesta eunóia, é um ponto 
óbvio e patente ao se observar a relação de amizade de Diadorim e Riobaldo. O 
texto roseano deixa isto claro ao sinalizar em inúmeros momentos da narrativa o 
quanto este querer bem, esta benevolência, é forte e enraizada nos personagens do 
escritor mineiro. Como quando Diadorim tem um arroubo de ciúmes de Riobaldo 
com a filha da velha Ana Duzuza, Nhorinhá, e o narrador constata: “[a]í, entendi o 
que era pra verdade: que Diadorim me queria tanto bem, que o ciúme dele por mim 
também se alteava” (Rosa, 2001, p. 53). 

Isto também ocorre na parte de Riobaldo, numa bela demonstração de que a 
eunóia que vinha do amigo também era recíproca, o que é indicado na cena em que 
Diadorim/Reinaldo se aproxima da roda de jagunços, ao perceber que eles falavam 
de Joca Ramiro:

[e] ele, o Reinaldo, era tão galhardo, garboso, tão governador, assim no 
sistema pelintra, que preenchia em mim uma vaidade, de ter me escolhido 
para seu amigo todo leal. Talvez também seja. Anta entra n’água, se rupêia. 
Mas, não. Era não. Era, era que eu gostava dele. Gostava dele quando eu 
fechava os olhos. Um bem-querer que vinha do ar de meu nariz e do sonho 
de minhas noites (Rosa, 2001, p. 165).

Este bem-querer é um elemento tão indiscutível entre os protagonistas 
do romance de Rosa quanto é a ocorrência da condicionante (IV), onde os 



128

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 115-133, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

amigos precisam direcionar sua philía a um ser animado e obter dele respostas, 
reciprocidade, ter nele um igual, um parceiro irredutível e incondicional, do qual 
não se exime de nada mesmo em face das maiores dificuldades e com quem se 
usufrui também as maiores felicidades. 

Depois de passar, junto com o restante do bando, alguns dias nas terras da 
Fazenda São Joãozinho do coronel Juca Sá, Reinaldo/Diadorim indaga Riobaldo 
sobre a amizade de ambos, como se quisesse confirmar ali a relação constituída 
entre os dois: “E foi ele mesmo, no cabo de três dias, quem me perguntou: ‘Riobaldo, 
nós somos amigos, de destino fiel, amigos? — ‘Reinaldo, pois eu morro e vivo sendo 
amigo seu!’ — eu respondi. Os afetos” (Rosa, 2001, p. 164). 

“Os afetos”, frase curta que surge após uma afirmação pungente de promessa 
da amizade duradoura que denota o quão enraizada e profunda é a consciência da 
philía que se finca entre os protagonistas da narrativa, permeada de afetividade, o 
que leva a confirmar que esta característica também conforma-se com o atributo 
aristotélico (V) necessário a uma amizade verdadeira. 

Na condicionante (VI) que Aristóteles elenca, o que se tem é um indicativo da 
entrega total, desprendida de interesses particulares, o que torna a amizade um 
forte laço de afeto, na forma de um amor genuíno. Querer bem o amigo de forma 
altruísta, “desejar o bem do amigo por ele mesmo (ekeinou heneka), o que implica 
não ter em mente nenhum tipo de interesse relacionado a si mesmo ao desejar o 
bem do amigo”, conforme diz Perito (2014, p. 25). 

Como forma de amor, a philía tem como propriedade essencial a doação de si 
numa relação que é firmada sobre a robusta base da alteridade, da autenticidade 
e da transparência, que são atributos de indivíduos virtuosos e bons. Isto remonta 
diretamente ao episódio em que Diadorim, ainda nomeado Reinaldo, revela seu 
nome para Riobaldo e naquele momento ele compreende que “amizade nossa ele 
não queria acontecida simples, no comum, sem encalço. A amizade dele, ele me 
dava. E amizade dada é amor” (Rosa, 2001, p. 172). Ou nesta declaração em que diz: 
“as vontades de minha pessoa estavam entregues a Diadorim” (Rosa, 2001, p. 53). 

Saber ser amigo, nesta dimensão aristotélico-roseana, é saber amar, afinal “de 
todas as pessoas de bem, as que mais amamos são as que se destacam como amigas, 
isto é, possuem o mérito de saber amar” (Retórica, II, 1381 b 25).

Aqui, confirmou-se que a relação que acontece entre Diadorim e Riobaldo 
abarca, com folga, todas as condicionantes que caracterizam a philía. Contudo, estes 
atributos estão inseridos no escopo das amizades úteis e prazerosas, que são philía, 
mas não a considerada por Aristóteles como a amizade perfeita. Estes gêneros da 
amizade se encontram no espectro do acidente, são acidentais, e podem dissolver-



129

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 115-133, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

se ao menor sinal de desvantagem para um dos lados, conforme se viu ao longo 
deste artigo. 

O que pode comprovar a proposição de que o que existe entre Diadorim e 
Riobaldo é essencialmente a manifestação da philía perfeita, tese da qual a presente 
investigação é proponente, é detectar a presença das condicionantes (VII) e (VIII), 
que são de foro exclusivo das amizades virtuosas e perfeitas.

Na seção que trata das condicionantes da philía, viu-se que o atributo (VII), 
segundo Aristóteles (2014), é o do convívio. É impossível que uma amizade perdure 
na distância, estar presente na vida do amigo é fundamental para que se solidifique 
e crie profundidade, e desta venha a familiaridade, pois “o que é mais característico 
entre amigos é buscarem regularmente a companhia uns dos outros” (EN, VIII, 
1157 b 15-20).

Quando se olha num panorama amplo a relação de Diadorim e Riobaldo, 
percebe-se que ambos estão na vida um do outro desde tenra idade. Ainda na 
infância, “eu devia de estar com uns quatorze anos” (Rosa, 2001, p. 116), Riobaldo 
faz um percurso de canoa acompanhado por um menino que lhe causa uma forte 
impressão e Guimarães Rosa carrega essa cena com uma dubiedade que permite 
intuir deste episódio um leque vasto de leituras — dentre elas a manifestação 
do carinho homoafetivo ainda na adolescência do seu narrador. Anos mais tarde, 
Riobaldo encontra uma figura que lhe rouba atenção e então percebe: 

O moço, tão variado e vistoso, era, pois sabe o senhor quem, mas quem, 
mesmo? Era o Menino! O menino, senhor sim, aquele do porto do de-
Janeiro, daquilo que lhe contei, o que atravessou o rio comigo, numa 
bamba canoa, toda a vida (Rosa, 2001, p. 154).

O convívio de ambos se deu cedo e desde então, um pertenceu à vida do outro, 
e “enquanto coisa assim se ata, a gente sente mais é o que o corpo a próprio é: 
coração bem batendo” (Rosa, 2001, p. 154). Estava estabelecida ali a amizade entre 
Riobaldo e Diadorim. Após isto, ambos passaram a integrar o mesmo bando, encarar 
os mesmos desafios e ter os mesmos inimigos. O que faz crer que a familiaridade 
e o convívio são requisitos fundamentais dessa relação, isto é, fazem parte do que 
constitui e confirma que a condicionante (VII) é atributo presente nesta amizade. 

O atributo da igualdade, sendo este a condicionante (VIII) e última fronteira 
entre uma amizade acidental e volúvel e a constatação da philía perfeita na união de 
Diadorim e Riobaldo, é um ponto que provoca uma curva mais acentuada na leitura 
do romance roseano. 

Isto acontece pois o ambiente em que se desenvolve o enredo da narrativa 
literária de Rosa é o sertão, este local crivado de desigualdades gritantes, de 



130

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 115-133, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

extrema pobreza, de riqueza parca e leis hamurábicas. No romance roseano, 
neste lugar, a figura do jagunço é poderosa. Ele é o indivíduo que transita entre os 
extremos, rompe as barreiras entre mundos distintos e tem seu próprio senso de 
justiça, seu próprio sistema ético e moral. 

Tratar de igualdade neste contexto é dar conta de uma dimensão muito 
peculiar e única, principalmente no que concerne ao sertão roseano e da vivência 
experienciada por Riobaldo. Décio Pignatari, ao falar da paixão de Riobaldo, 
também apresenta uma oportuna descrição desse sertão: 

[o] sertão de Rosa é tão real e irreal ou, como diria Roland Barthes, arreal, 
é um sertão arreal. Assim como Barthes dizia [...] para a pessoa, não a 
personagem, que está envolvida num caso de paixão, o mundo se torna 
arreal. Então é essa coisa, ele faz uma descrição estranha, rústica, rude 
de um sertão que não se sabe bem onde está, mas que na verdade é a 
projeção arreal de uma paixão estranha (Pignatari, 2011, p. 39).

  “O sertão está em toda parte” (Rosa, 2001, p. 24), diz Riobaldo ainda no 
começo do seu relato. Esse ambiente que preenche todos os outros, esse sertão que 
é o mundo, também preenche Riobaldo, também ocupa Diadorim. Nele sobrevivem 
apenas os mais adaptados às intempéries. “Sertão. O senhor sabe: sertão é onde 
manda quem é forte, com as astúcias. Deus mesmo, quando vier, que venha 
armado!” (Rosa, 2001, p. 35). 

A igualdade que impera entre Riobaldo e Diadorim se vê já na forma 
como a amizade entre os dois se dá, na intimidade que entabulam entre si, e no 
reconhecimento que o ainda Reinaldo expressa ao falar do marco inicial da relação 
entre eles: “Você era menino, eu era menino... Atravessamos o rio de canoa... Nos 
topamos naquele porto. Desde aquele dia é que somos amigos” (Rosa, 2001, p. 
170). Esta constatação de Reinaldo/Diadorim cria uma similitude que assegura 
que ambos estavam em pé de igualdade no início de todo aquele processo que 
desembocaria nesta philía que mescla uma tremenda héxis e um poderoso páthos 
numa nuvem onde os contornos não se definem. 

Contudo, não é este o trecho que aventa a conclusão de que a igualdade é um 
atributo que ocupa a amizade de Riobaldo e Diadorim por inteiro. Num espelho de 
afirmações muito próximas dos dizeres aristotélicos, o narrador roseano diz: 

[a]migo? Aí foi isso que eu entendi? Ah, não; amigo, para mim é diferente. 
Não é um ajuste de um dar serviço ao outro, e receber, e saírem por este 
mundo barganhando ajudas, ainda que sendo com o fazer a injustiça ao 
demais. Amigo, para mim é só isto: é a pessoa com quem a gente gosta de 
conversar, do igual o igual, desarmado. O de que um tira prazer de estar 
próximo. Só isto, quase; e os todos sacrifícios. Ou — amigo — é que a gente 
seja, mas sem precisar saber o por quê é que é. Amigo meu era Diadorim 



131

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 115-133, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

(...) (Rosa, 2001, p. 196). 

 É aqui que se tem a comprovação cabal da existência de igualdade na relação 
dos personagens do romance de Guimarães Rosa. É nesta declaração de Riobaldo 
que se assenta a última condicionante, onde se ultrapassa a fronteira final para a 
confirmação de que o relacionamento existente entre Diadorim e Riobaldo é uma 
clara e patente expressão da philía perfeita formulada por Aristóteles no seu Ética 
a Nicômaco. 

É possível identificar de forma muito nítida como a conceituação sobre a philía 
e a relação que se firma entre os protagonistas do romance Grande Sertão: Veredas 
alinham-se, permitindo vislumbrar na obra literária a expressão artística, bem 
como uma exemplificação, do pensamento filosófico aristotélico. Nesta narrativa 
que “converte-se em uma reflexão sobre o sentido da existência e o lugar do homem 
no mundo” (Carvalho; Ferraz, 2016, p. 133), são características convergentes, que 
se interligam e dialogam construindo um oportuno quebra-cabeça que aponta 
o reconhecimento de que “o amor, ou a amizade, é certamente um vínculo de 
identidade” (Meyer, 2000, p. 44). 

O amor, esse “pássaro que põe ovos de ferro” (Rosa, 2001, p. 77), é o que 
engendra a união de Diadorim e Riobaldo. O amor de amizade e o amor sexual, 
imiscuídos entre si, não são excludentes, mas complementares. Riobaldo e 
Diadorim são a representação intensa desse amor preservado, da amizade que 
transcendeu qualquer limite, mesmo os daqueles do sertão — esse mundo infinito 
em possibilidades. 

Ao colocar a philía como héxis, Aristóteles interpõe uma responsabilidade 
aos amigos de desenvolvê-la, porque há um abismo entre o desejo de ser amigo e 
conseguir efetivar a construção dessa amizade, como ele assinala neste trecho: “o 
desejo da amizade surge [e cresce] com rapidez, mas a amizade não se desenvolve 
assim” (EN, VIII, 1156 b 30). Colocação que remete ao escrito de Guimarães Rosa 
que, pela boca de Riobaldo, diz: 

(...) sempre que se começa a ter amor a alguém, no ramerrão, o amor pega 
e cresce é porque, de certo jeito, a gente quer que isso seja, e vai, na ideia, 
querendo e ajudando; mas, quando é destino dado, maior que o miúdo, 
a gente ama inteiriço fatal, carecendo de querer, e é um só facear com as 
surpresas. Amor desse, cresce primeiro; brota é depois (Rosa, 2001, p. 
155).

Atravessada pelas conceituações aristotélicas a respeito da philía, a narrativa 
roseana que retrata a saga ontológica de Riobaldo, Grande Sertão: Veredas é a 
comprovação, como foi brevemente apresentado neste artigo, da existência de 



132

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 115-133, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

profusos elementos que confirmam a existência da philía perfeita, a amizade 
verdadeira e boa, na relação de Riobaldo e Diadorim. Isentando-se de conclusões 
absolutas, a investigação sobre essa amizade ainda se encontra no status de 
exploração, no entanto, abre um leque importante de possibilidades a serem 
vislumbradas. Os encontros entre filosofia e literatura se mostram sempre ricos e 
expansivos. Este encontro não se mostrou diferente. A investigação continua, nos 
vincos que foram abertos e sem definições fechadas, pois “eu quase que nada não 
sei. Mas desconfio de muita coisa” (Rosa, 2001, p. 31). 

Conclusão

A proposição de que a relação entre Riobaldo e Diadorim configura uma 
manifestação da philía perfeita, nos moldes aristotélicos, não se impõe sem 
desafios. Um dos principais obstáculos é a própria complexidade do vínculo 
entre os personagens, permeado por ambiguidades afetivas e simbólicas, que 
desafiam classificações rígidas. A porosidade conceitual da philía, característica 
do pensamento aristotélico e acentuada pela prosa roseana, exige do leitor e do 
intérprete filosófico uma hermenêutica mais sensível, capaz de reconhecer que, no 
sertão literário de Rosa, os sentimentos extrapolam dicotomias estanques.

Outro desafio relevante é o de sustentar, com base nos critérios estabelecidos 
por Aristóteles — como reciprocidade, convivência, virtude e igualdade —, que 
a amizade entre Riobaldo e Diadorim não apenas os cumpre, mas os intensifica 
em meio a um contexto adverso e arcaico como o do sertão. Nesse sentido, a 
tese aqui defendida tensiona a leitura tradicional de Grande Sertão: Veredas, que 
frequentemente privilegia a dimensão trágica ou homoerótica da relação, sem 
reconhecer nela uma ética da amizade em seu grau mais elevado.

As consequências filosóficas dessa leitura são significativas: ao identificar a 
philía perfeita em uma narrativa marcada pela ambiguidade e pela luta interior, 
amplia-se a compreensão da ética aristotélica como algo que pode se manifestar 
fora dos limites do discurso racional controlado — inclusive no caos simbólico do 
sertão. Já do ponto de vista literário, essa interpretação convida a reler a obra de 
Guimarães Rosa sob a chave da amizade virtuosa, deslocando o foco da sexualidade 
ou do destino trágico para a força moral de um vínculo que, embora inexprimível 
em termos diretos, sustenta o percurso existencial de Riobaldo. Ao propor que 
ali se manifesta a philía como héxis, o presente artigo indica que, talvez, Rosa 
tenha intuído — pela via da linguagem e da metáfora — aquilo que Aristóteles 
sistematizou pela via da razão: que amar é, antes de tudo, reconhecer no outro a 
melhor possibilidade de si mesmo.



133

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 115-133, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Referências Bibliográficas

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Tradução, textos adicionais e notas de Edson Bini. São Paulo: 
EDIPRO, 2014.

______. Retórica. Tradução, textos adicionais e notas de Edson Bini. São Paulo: EDIPRO, 2011.

______. Poética. Tradução, textos adicionais e notas de Edson Bini. São Paulo: EDIPRO, 2011.

CALLADO, Antonio et al. Depoimentos sobre Guimarães Rosa e sua obra. Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 2011. 

CARVALHO, Taís Salbé; FERRAZ, Antônio Máximo von Söhsten Gomes. Benedito Nunes e João 
Guimarães Rosa: filosofia e literatura em Grande Sertão: Veredas. Nonada, Porto Alegre, v. 1, n. 26, p. 
133-143, 1º semestre 2016.

MARCONDES, Danilo. Amor e Amizade: Éros e Philía. Estudos e Pesquisas, n. 232, 2008.

MEYER, Michel. Aristóteles ou a retórica das paixões. Em: Aristóteles, Retórica das paixões. Tradução 
de Isis Borges B. da Fonseca. São Paulo: Martins Fontes, 2000.

NUNES, Benedito; PINHEIRO, Victor Sales (org.). À Rosa o que é de Rosa: literatura e filosofia em 
Guimarães Rosa. Rio de Janeiro: DIFEL, 2013.

PERITO, Mateus. A Philía na Ética a Nicômaco de Aristóteles: entre a autossuficiência e o outro eu. 
Dissertação (Mestrado em Filosofia). São Paulo: Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, 2014. 

______. A Extensão e a Definição do Conceito Philía. Aufklärung. Revista de Filosofia, João Pessoa, v. 4, 
n. 1, p. 145-162, 2017.

PICHLER, Nadir Antonio. As três formas de amizade na ética de Aristóteles. Revista Ágora Filosófica, 
Pernambuco, n. 2, p. 193-207, 2004.

PLATÃO. O Banquete. Tradução. Edson Bini. São Paulo: EDIPRO, 2012. 

PRIORE, Mary Del. História do Amor no Brasil. 2 ed. São Paulo: Contexto, 2006. 

ROCHA, Zeferino. O Amigo, um Outro Si Mesmo: a philía na metafísica de Platão e na ética de 
Aristóteles. Psyché, São Paulo, v. 10, n. 17, p. 65-86, jun. 2006.

ROSA, Guimarães. Grande Sertão: Veredas. 19 ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2001.



Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

A Justiça como Virtude Artificial e sua Relação com a 
Magna Carta em David Hume

Lorena Ferreira dos Santos * ; Paulo César Jakimiu Sabino **

Recebido em março de 2025. Aceito em junho de 2025.

Resumo: A proposta do artigo é apresentar a relação entre duas importantes obras de Hume: o 
Tratado da Natureza Humana e a História da Inglaterra. Para isso, tentamos demonstrar como as 
ideias apresentadas no Tratado sobre a justiça são aplicadas na interpretação acerca da formação 
de uma sociedade inglesa que, anos mais tarde, conseguiu obter regras de justiça mais sólidas com 
a Magna Carta. Para amparar nossa tarefa, utilizou-se principalmente os comentários de Maria 
Isabel Limongi – com referências pontuais a outros comentadores relevantes – a fim de esclarecer 
do ponto de vista historiográfico um recorte temático muito preciso, a saber, como Hume procedeu 
na investigação, recusando perspectivas políticas que tomavam a justiça como algo consolidado, 
ignorando seu processo histórico. Desse modo, compreende-se que o filósofo entende a formação de 
regras de justiça em relação às circunstâncias existentes em uma determinada sociedade, sendo que 
uma interpretação precisa considerar esse ponto. Por esse motivo, diversos elementos negligenciados 
pelas perspectivas de seu tempo, foram agora tomadas como fundamentais; um exemplo disso 
são as paixões que, para Hume, estão na origem da justiça. O filósofo nos fornece um importante 
ensinamento: a justiça não é perfeita, mas pode ser aperfeiçoada.

Palavras-chave: David Hume; justiça; Magna Carta; Tratado; História da Inglaterra.

Abstract: The purpose of this article is to present the relationship between two important works 
by Hume: A Treatise of Human Nature and the History of England. To do this, we try to show how 
the ideas presented in the Treatise on justice are applied in the interpretation of the formation of 
an English society which, years later, managed to obtain more solid rules of justice with the Magna 
Carta. To support this task, we mainly took the Maria Isabel Limongi’s commentaries – with specific 
references to other relevant commentators – to clarify from a historiographical point of view a 
very precise thematic section, namely, how Hume proceeded in the investigation, rejecting political 
perspectives that took justice as something consolidated and ignoring its historical process. Hume 
thus understands that the formation of rules of justice depends on the circumstances existing in a 
given society, and that an interpretation must take this into account. For this reason, various elements 
neglected by the perspectives of his time have now been taken as fundamental; an example of this 
is the passions, which for Hume, are at the origin of justice. The philosopher gives us an important 
lesson: justice is not perfect, but it can be perfected.

Keywords: David Hume; justice; Magna Carta; Treatise; History of England.

*  Doutoranda em Metafísica pela Universidade de Brasília (Bolsista CAPES), Mestre e Bacharel em 
Filosofia pela Universidade Federal de Ouro Preto. Pesquisadora na Cátedra UNESCO Archai. 
E-mail: lorena.ferreira@archai.unb.br ; ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7188-9247 .

** Realiza estágio de pós-doutorado na Universidade Federal do ABC (UFABC). Professor no Centro 
de Formação de Professores (CFP) da Universidade Federal do Recôncavo da Bahia (UFRB). ORCID: 
https://orcid.org/0000-0002-7811-672X .



135

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

O método de investigação empirista

Um objeto de análise filosófica pode ser tomado de diferentes perspectivas. 
Em razão disso, para explorar a relação da definição do conceito de justiça como 
uma virtude artificial e a sua relação com a Magna Carta, convém detalhar alguns 
aspectos do procedimento adotado por Hume. Mesmo que o texto aqui apresentado 
lide com duas obras – o Tratado e a História da Inglaterra – é possível sustentar um 
aspecto fundamental de sua análise que não se altera entre a redação de ambas: a 
negação de uma essência de justiça; ou melhor, a investigação não é conduzida a 
partir de um fio condutor idealizado, imutável ou essencialista. Hume parte de uma 
análise empirista.

Para elucidar melhor a questão, tomemos como exemplo a distinção bastante 
interessante de Amartya Sen em A ideia de justiça. O autor contrapõe uma análise 
comparativa da justiça ao “institucionalismo transcendental”. Esta última visa 
encontrar a natureza do justo e acertar as instituições em busca da perfeição, 
mas acaba, desse modo, negligenciando a observação das sociedades reais que 
poderiam emergir (Sen, 2011, p. 36). Logo, sustenta-se aqui que Hume não procede 
em um modelo semelhante, uma vez que não busca pensar o aperfeiçoamento 
das instituições para sua aplicação na realidade. Porém, para evitar quaisquer 
polêmicas que possam resultar em embaraços, não inserimos Hume na perspectiva 
comparativa de justiça ou mesmo no âmbito da Realpolitk. Para preservar o mais 
consistente na argumentação, sem maiores dificuldades, é preferível dizer que o 
filósofo escocês realiza uma investigação das circunstâncias sob as quais a sociedade 
cria suas as leis que configuram as instituições e como estas últimas, por sua vez, 
articulam os interesses sociais. Além de ser uma investigação circunstancial, é 
também histórica. Por conseguinte, sua análise da justiça e da jurisprudência 
inglesa não possui regras a priori e nem é fundamentada num plano suprassensível 
para ser aplicado à realidade; o que significa dizer que não considera determinados 
princípios ou deveres como essência ou a-históricos, como se existissem desde 
sempre, pois reconhece que são gestados em contextos particulares. 

Dentro desse panorama filosófico de Hume, ainda vale dizer que ele recorre 
a um traço humano pouco valorizado por algumas filosofias: as paixões. Estas são 
as responsáveis por muitas das motivações que levariam os homens a comporem 
regras de justiça para o convívio social. Portanto, é possível dizer que a investigação 
de Hume é histórica, circunstancial e tem nas paixões – e não na razão, como 
veremos – o fundamento inicial da noção de justiça. Isso será uma característica 
de vital importância na investigação sobre a história da lei inglesa, pois dado o 
caráter efêmero das paixões, a criação de regras de justiça acaba sendo sempre 



136

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

conflituosa, expondo a disparidade de forças que buscarão a equidade mediante 
alguns procedimentos.

A justiça como “virtude artificial” no Tratado da natureza humana

A discussão sobre a justiça aparece em mais de um momento durante o 
percurso intelectual de Hume. Todavia, destacamos aqui a seção 2 do livro III do 
Tratado. Sem fazer cerimônia, o filósofo escocês lança sua tese: 

[j]á aludi ao fato de que nosso sentido de virtude não é natural em todos os 
casos; ao contrário, existem algumas espécies de virtudes que produzem 
prazer e aprovação mediante um artifício ou invenção resultante das 
particularidades e necessidades da humanidade. Afirmo agora que a 
justiça é uma virtude dessa espécie (...) (Hume, 2009, p. 517). 

Segundo afirma, existe uma distinção entre virtudes naturais e artificiais. 
Enquanto as primeiras possuem uma motivação natural para o agir, as do segundo 
tipo não. Para Hume, as ações não têm qualidade moral por si só, pois são derivadas 
das motivações do agente, sendo que as ações são apenas signos dessas motivações. 
Orientamos nosso juízo pela ação porque não podemos acessar diretamente o 
interior da pessoa. Então, 

[d]esse princípio, concluo que o primeiro motivo virtuoso, que confere 
mérito a uma ação, nunca pode ser uma consideração pela virtude dessa 
ação, devendo ser antes algum outro motivo ou princípio natural. Supor 
que a mera consideração pela virtude da ação possa ser o primeiro motivo 
que produziu a ação e a tornou virtuosa é um raciocínio circular (Ibidem, 
p. 518). 

A virtude não se explica por redundância, isto é, não se pode dizer que é 
virtude porque o ato que decorre dela é virtuoso, pois isso seria um raciocínio 
circular. Inclusive, não posso dizer que agi virtuosamente pelas considerações que 
implicariam um valor moral – já que os valores morais são sempre posteriores, ou 
seja, eles necessitam de reconhecimento social. Ademais, nós, aponta Hume, nem 
sempre agimos em razão do mérito concedido à ação pela sociedade, justamente 
porque o motivo virtuoso é distinto da consideração pela virtude. Esse movimento 
realizado por Hume de deslocar o juízo de uma ação para sua motivação e não em 
explicar pela consideração moral é fundamental, uma vez que a sua investigação é 
também sobre a origem da justiça, e, sendo assim, é preciso considerar indivíduos 
não civilizados. Ora, indivíduos civilizados e já educados socialmente até poderiam 
considerar um valor moral ou o mérito social para agir, mas isso não ocorreria 
com aqueles mais selvagens e rudes. Hume demonstra que o ser humano não é 



137

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

meramente constituído por uma capacidade racional que o permitiria discernir 
sobre o certo e o errado, há em seu interior motivações distintas, o que fica evidente 
também em indivíduos “bárbaros”, que é onde podemos encontrar a gênese da 
justiça. Fica estabelecida a máxima indubitável que “nenhuma ação pode ser 
virtuosa ou moralmente boa, a menos que haja na natureza humana algum motivo 
que a produza, distinto do sentido de sua moralidade” (Ibidem, p. 519, grifo do autor). 

Então, por um lado temos aquelas virtudes que podem ser explicadas por 
motivos naturais, como a afeição de um pai pelo filho. Por outro lado, temos as 
artificiais, e estas não podem ser explicadas por motivos naturais, como a justiça. 
Afinal, dentre os exemplos fornecidos por Hume, se verifica que não existem 
motivações naturais que me levem a agir de maneira justa; ou pelo menos não 
existem explicações consistentes do contrário, isto é, explicações que não derivadas 
de raciocínios circulares. 

Portanto, um sentido de justiça não surge naturalmente, mas necessariamente, 
quando os homens passam a viver em sociedade. A convenção será o artifício ao 
qual se refere Hume, permitindo assim o estabelecimento de regras de justiça. É 
forçoso considerarmos que, embora seja um artifício, este surge naturalmente. 
Isso não é nenhum paradoxo: os homens são seres inclinados naturalmente a 
inventar um artifício, e isso ocorre em razão das necessidades apresentadas pelas 
circunstâncias de um determinado contexto histórico-social. É absolutamente 
indispensável produzir esse artifício. Daí que “embora as regras da justiça sejam 
artificiais, não são arbitrárias” (Ibidem, p. 524, grifo do autor). A partir dessa 
exposição, Hume consegue responder a duas questões fundamentais: (i) a origem 
das regras de justiça; (ii) a motivação para segui-las. Faz isso na parte 2 dessa 
mesma seção do Livro III. 

O artifício da convenção permite uma explicação não circular das regras 
de justiça. Porém, como surge a convenção? O surgimento desse artifício está 
interligado ao surgimento da vida social, que por sua vez emana da disparidade 
entre as capacidades do ser humano e suas necessidades. Conforme elucida Hume, 
enquanto muitos animais na natureza possuem capacidades equivalentes às suas 
necessidades, o ser humano é fraco e possui muitas carências (Ibidem, p. 525). Logo, 
a sociedade se torna um meio de suprir essas carências, permitindo até mesmo a 
elevação dos homens sobre os demais animais. Por meio da sociedade, foi possível 
ampliar nossa força, já que agora vivemos em conjunto, também permitiu através 
da divisão do trabalho o aumento de nossas capacidades e, por fim, nos deixou 
menos à mercê da fortuna. Contudo, o indivíduo precisa ter conhecimento das 
vantagens de se viver desse modo, algo que consegue apenas por meio do hábito e 



138

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

do costume, uma vez que educados no núcleo da família tornamo-nos sensíveis às 
vantagens desse estilo de vida. É possível afirmar que há um desenvolvimento da 
vida solitária, para a familiar e, por fim, chega-se até a vida em sociedade. 

Porém, isso não explica a origem da justiça. No cerne da família nos tornamos 
sensíveis, mas também é possível perceber como algumas paixões poderiam 
impedir que ela existisse – e aconteceria o mesmo na sociedade. Ora, uma dessas 
paixões é o egoísmo. Só que na família, nos tornamos benevolentes com as pessoas 
que amamos, renunciando a interesses particulares. Todavia, também isso é 
perigoso para a vida em sociedade, pois amar a si mais que os demais ou mesmo 
amar os parentes e amigos com maior afeição, produzirá uma contrariedade 
nas paixões que resultaria em ações contraditórias. Mas qual a razão de isso não 
ocorrer? Porque a contrariedade das paixões coincide com uma circunstância 
externa peculiar: a escassez de bens. Podemos usufruir de três tipos diferentes de 
bens: os do espírito, as qualidades exteriores de nosso corpo e a fruição de bens 
que adquirimos pelo trabalho ou boa sorte. Apenas esses últimos podem nos ser 
tomados e a instabilidade decorrente disso poderia destruir a sociedade, junto de 
suas vantagens. Não há um “remédio” na natureza para esse inconveniente, diz 
Hume, apenas por meio de um artifício, a convenção, é que será possível saná-lo. 

Até aqui, então, podemos concluir que: não há qualquer motivo natural que me 
faça agir de maneira justa, contudo, ao ter consciência de sua fragilidade e de que 
a sociedade pode promover meios de contornar esses inconvenientes, o homem se 
torna sensível a tais vantagens, procurando um meio de administrá-la e tornando-a 
estável. A convenção será um meio de assegurar as vantagens, que me permitem 
usufruir dos bens adquiridos pelo trabalho ou sorte. As regras de justiça começarão 
a ser instituídas e incorporadas. Desse modo, a tese sustentada por Hume é que 
“a justiça tira sua origem exclusivamente do egoísmo e da generosidade restrita dos 
homens, em conjunto com a escassez das provisões que a natureza ofereceu para 
suas necessidades” (Ibidem, p. 536, grifo do autor). Ora, não estamos naturalmente 
inclinados ao interesse público, mas os interesses particulares serão uma via de 
mão dupla, que nos leva a defender o primeiro.   Em outras palavras: as paixões 
– egoísmo e generosidade restrita – me leva ao desejo de usufruir dos bens ou 
que aqueles mais próximos usufruam. Contudo, o desejo de usufruir dos bens é 
ameaçado pela escassez dos mesmos e pela tirania que outros possa conduzir a seus 
semelhantes, sendo que a implementação de regras de justiça fornece segurança. 
Em razão dessa relação conflituosa de paixões, ficamos inclinados a defender o 
interesse público motivado pelos interesses privados. O artifício – a convenção que 
instituirá as regras de justiça – assegura a fruição dos bens e restringe parcialmente 



139

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

as paixões, permitindo que todos gozem pacificamente daquilo que possuem1. De 
tal modo que motivados pelas vantagens sociais e pela possibilidade de usufruir 
dos bens adquiridos, os indivíduos regem sua conduta a partir de determinadas 
regras estabelecidas socialmente. Apenas agora, após a justiça ser artificialmente 
instituída, é que podemos falar de obrigações, direitos e propriedades2. 

Observa-se que a origem da justiça em Hume, bem como o seu 
desenvolvimento, é um processo que se configura dentro de um jogo de paixões. 
Não é fruto de um acordo racional ou estabelecido em pé de igualdade – como 
queriam nos fazer pensar os contratualistas –, pois afirma o filósofo que “o sentido 
de justiça (...) não se funda em nossas ideias, mas em nossas impressões” (Ibidem, 
p. 536). Sem essa disparidade entre natureza e ser humano e sem a contrariedade 
de paixões não existiria a noção de justiça. Em síntese: do conflito presente na 
realidade dos homens extraímos a justiça, porque se a natureza fornecesse todos 
os bens necessários e nós não possuíssemos fragilidades, seria inútil falar de 
justiça ou injustiça, e se apenas o egoísmo orientasse nossa conduta, sem a criação 
de artifícios, a sociedade seria destruída. É no conflito e na sensibilidade que 
encontramos o germe da justiça. 

Dentro dessa estrutura da justiça, torna-se conveniente protegê-la, em razão de 
sua utilidade. Hume estava ciente de que nem sempre as regras de justiça garantem 
o bem-geral, admite que às vezes um ato isolado de justiça contraria o interesse 
público – como o pagamento de um débito a alguém deplorável –, mas quando 
esse ato rivaliza com uma visão mais ampla, se percebe que seguir a regra se torna 
indispensável para o funcionamento pacífico e eficaz, fazendo prevalecer o interesse 
público. Isso expõe como o filósofo considera que as regras de justiça nem sempre 
são ou foram perfeitas, mas que podem ser aperfeiçoadas desde que se preserve a 
sociedade como um todo. Nesse sentido, “(...) o interesse próprio é o motivo original 
para o estabelecimento da justiça, mas uma simpatia com o interesse público é a 
fonte de aprovação moral que acompanha essa virtude” (Ibidem, p. 540). A justiça se 
sustenta através da relação desses diferentes interesses, que serão administrados 

1 É interessante o fato de Hume afirmar que a restrição não é contrária às paixões, pois senão 
seria impossível mantê-la. É contrária apenas ao seu movimento “cego e impetuoso”. Fica muito 
claro que os princípios das regras de justiça são motivados apenas pelas paixões e, apenas 
posteriormente, a fim de administrá-las, é que cabe o processo racional – que por sua vez deve 
sempre respeitar o interesse passional do homem. Pode-se dizer, com alguma cautela, que as 
instituições são responsáveis pelos procedimentos racionais que administram os diferentes e 
contraditórios interesses de uma sociedade. 

2 Não se pode falar de “propriedade” antes de falar de justiça. O que teríamos antes disso seria uma 
posse. A diferença está no fato de que a posse não é regularizada legalmente, isto é, não há nada 
que no âmbito jurídico assegure a posse. A propriedade é sustentada por regras estabelecidas 
legalmente, e, por isso mesmo torna-se um direito. 



140

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

mediante as regras estabelecidas e serão preservadas pela sensibilidade do homem 
às vantagens da vida em sociedade, isto é, porque ele toma conhecimento de sua 
utilidade. 

Como é possível notar, a teoria humeana da justiça, apresentada no Tratado, 
busca fugir de qualquer aspecto metafísico ou religioso, a fim de fornecer 
uma explicação empírica sobre os processos de formação, desenvolvimento e 
manutenção de uma sociedade e de suas regras de justiça. Disso resulta sua 
rejeição a teorias fixas e essencialistas sobre a formação da sociedade, que creem 
firmemente em relações de contrato ou relações de respeito sustentadas pela 
propriedade, antes mesmo de estabelecer a noção de justiça. As regras de justiça 
permitem o funcionamento e bem-estar social, mesmo em situações difíceis, 
resistindo aos conflitos impostos em momentos de escassez ou de expansão. Essas 
práticas de justiça ganham força suficiente para se manter porque, conforme 
explica Haakonssen (1993), as práticas são avaliadas independentemente de suas 
instanciações individuais, e são vistas como obrigatórias para cada indivíduo. 
Mas essa obrigação não surge em razão de instâncias suprassensíveis, elas são 
percebidas no âmbito da experiência, formada a partir das circunstâncias. Podemos 
ainda dizer que é por esse motivo que as circunstâncias influenciam a sensibilidade 
dos indivíduos, fazendo com que as paixões os motivem a agir e criar uma 
convenção. 

Para concluir esse tema, vale deixar estabelecido que a virtude artificial da 
justiça tem um pé no naturalismo. Pois como observamos, fatores naturais como 
as condições biológicas do indivíduo somadas às insuficiências de recursos da 
natureza atiçam um ser dotado de paixões, que se fosse guiado exclusivamente 
por elas, sem quaisquer restrições, seria levado a inúmeros infortúnios. Surge 
disso a necessidade da criação de um artifício: a convenção. Apenas assim foi 
possível explicar a gênese da justiça e da sociedade – já que essa explicação implica 
na necessidade de considerar indivíduos em estado mais selvagens. A questão é: 
como isso se relaciona com a formulação da Magna Carta segundo a História da 
Inglaterra?

A Magna Carta: o esquema de justiça do Tratado aplicado à análise da 
lei na História da Inglaterra 

Na História da Inglaterra, Hume nos mostra seu lado historiador. Na verdade, 
é notável seu apreço pela história. Conforme explica Wooton (1993), Hume 



141

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

argumenta em favor da história3, defendendo que esta permite estar familiarizado 
com assuntos humanos sem diminuir os sentimentos de virtude, diferente da 
poesia – que exalta o vício – e da filosofia, que falha em mover as paixões. As suas 
características de historiador são, talvez, o que lhe impede de sustentar uma “teoria 
da justiça”, apesar de analisar o desenvolvimento da lei inglesa. Mas quais são essas 
características? E por que isso impediria uma “teoria da justiça”? Para Sheldon 
Wein (1990), isso ocorre porque Hume teve grande influência no empirismo legal, 
mas não desenvolve uma “teoria” sobre o que é a lei ou sobre o que deveria ser, 
conforme acredita ser a base para uma teoria da justiça. As teorias existem entre 
os utilitaristas ou entre os contratualistas, por exemplo, mas Wein argumenta que 
os utilitaristas e os contratualistas se interessaram em prescrever determinadas 
regras e formulas, enquanto o filósofo escocês estava interessado em descrever; e 
complementa dizendo que Hume:

(...) não tinha interesse em qualquer teoria, ambas, do contratualismo e 
do utilitarista, são sobre quais regras sociais devemos adotar, mas Hume 
estava simplesmente interessado no porquê de fato adotarmos as regras 
sociais que possuímos (Ibidem, p. 38).

Nosso interesse maior não é seguir ou contrariar Wein acerca de uma possível 
teoria da justiça em Hume, e sim deixar posto que a História da Inglaterra, posto 
que notamos os traços descritivos do estilo humeano, é uma tentativa de análise 
mais objetiva da lei inglesa. 

Isso não pode nos fazer pensar que Hume era completamente “neutro” em 
questões políticas e que assim teria abandonado a filosofia. É o contrário que se 
mostra verdadeiro. A sua filosofia não desaparece na análise histórica. Ora, sua tese 
sobre a justiça e a sociedade expostas no Tratado de maneira mais geral faz parte 
da sua descrição da lei inglesa – em outras palavras, ele aplica e sustenta sua tese 
na História4. É justamente isso que o faz ir de encontro a muitas perspectivas de 
sua época. Quando escreve sua obra, muitos debates tomavam afirmações factuais 
sobre o passado para sustentar suas posições, mas sem o fazer criticamente. Assim,  

[u]m dos propósitos centrais de Hume era expor os mitos partidários: 
os partidos, assim como as religiões, dependiam de reivindicações 
históricas que poderiam ser submetidas a críticas imparciais. A detalhada 
investigação histórica de tais alegações poderia levar até conclusões que 
nenhuma pessoa sensata questionaria e poderia, nesse processo, fornecer 
evidências que minassem definitivamente a retórica dos políticos 

3 Wooton faz referência ao ensaio de Hume intitulado Do Estudo da História (Of the Study of History).

4 Apesar de não ser uma visão unânime, seguimos a ideia de que há, entre o Tratado e a História, 
uma continuidade sobre o pensamento acerca da justiça. 



142

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

extremistas (Wooton, 1993, p. 288)5. 

Logo, uma perspectiva histórica imparcial não significa que não tenha 
consequências políticas ou que não se posicione em favor de determinados pontos 
– pois isso era inevitável para derrubar os mitos partidários – nem mesmo isso o 
fez renunciar à filosofia, pois se se colocou como adversário desses mitos, foi em 
razões da maneira como sustentou a justiça. A descrição não é apenas o relato 
do fenômeno tal como ele é, mas implica em uma apreensão do fenômeno e do 
que ele pode ensinar, alterando a experiência em si. Através dessa maneira de 
argumentar, Hume se contrapõe a diversos outros autores e perspectivas em voga 
na época, como a ideia de que a Magna Carta nada mais era do que a expressão da 
liberdade inglesa. Para Hume, a Carta não era expressão dessa liberdade, mas sua 
causa – opondo-se, assim, à ideia de uma lei fundamental na Inglaterra, que seria 
imemorial6. Além disso, o filósofo demonstra que regras de justiça firmes – isto 
é, que não estivessem totalmente à mercê das vontades do rei – foram formadas 
por um processo violento e jamais acordadas em pé de igualdade ou de maneira 
totalmente racional. 

Por isso, ao acompanhar os primeiros capítulos da obra, percebemos que a 
noção de justiça é constituída de maneira lenta e passa por uma série de regras 
rudimentares. Hume inicia a obra a partir dos anglo-saxões, e demonstra que uma 
característica desses povos mais bárbaros era a arbitrariedade de qualquer atitude 
ou julgamento justo, pois o poder legislativo não tinha grande importância; o valor 
maior era concedido ao judiciário, sendo que “a nação era menos governada por leis 
do que por costumes, que admitem grande latitude de interpretação” (Hume, 2017, 
p. 45). Disso resulta uma sociedade regulada pela violência e pela licenciosidade. 
Alguma estabilidade por meio da lei só chegou ao solo britânico com a introdução, 
por Guilherme, o Conquistador, da “lei feudal”, mas essa lei “era responsável tanto 
pela estabilidade quanto pelas desordens na maioria dos governos monárquicos da 
Europa (Ibidem, p. 72). A lei feudal era “um sistema de apropriação e de distribuição 
da propriedade entre os normandos, ao mesmo tempo em que uma organização 
militar capaz de assegurar a conquista dos normandos sobre os ingleses” (Limongi, 
2015, p. 55). 

A lei feudal foi uma maneira encontrada para garantir a estabilidade de um 

5 Sobre essa interpretação parcial com viés ideológico dos partidos – os Tory e os Whig -, cf. Pimenta, 
2017, p. 12. Na apresentação à obra de Hume, Pimenta explana de maneira geral esse confronto 
que motivou Hume a redigir uma história inglesa mais coerente e menos alinhada com interesses 
particulares de determinadas ideologias partidárias. 

6 Cf. Limongi, 2015. 



143

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

governo bastante duvidoso, uma vez que o Conquistador apenas deu ares de paz 
e tranquilidade em uma conquista que foi violenta7. Contudo, Hume destacou os 
pontos positivos dessa lei demonstrando que “a lei feudal não foi (...) apenas um 
instrumento de dominação. Ela produziu ao mesmo tempo liberdade, ordem 
e estabilidade” (Ibidem, p. 56). Mesmo partindo das intenções inescrupulosas 
do Conquistador, a lei era um avanço para o governo político e jurisprudência 
inglesa, sendo o direito feudal uma importante contribuição normanda. Porém, tal 
liberdade não partia do povo, e por isso mesmo essa lei ainda não estava adequada, 
mas contribuiu para o desenvolvimento da justiça e da liberdade – que teria como 
marco histórico a Magna Carta.

O que chama a atenção nessa Carta é a maneira como foi instituída, tornando os 
ingleses sensíveis aos benefícios da mesma e aderindo, assim, a regras de conduta 
para uma vida social mais pacífica, justa e livre – o que está totalmente de acordo 
com os princípios formulados no Tratado. Acontece que sua formulação condiz 
com a ideia que sustenta sobre a justiça na obra anterior: “Hume mostra como a 
Magna Carta, tendo sido produzida pelo interesse particular dos barões, se tornou 
objeto de interesse comum” (Ibidem, p. 61). Na História da Inglaterra, na parte que 
concerne sobre João de Inglaterra – foi sob seu reinado que a Carta foi instituída – 
Hume esclarece como esse interesse particular dos barões propiciou o benefício de 
todo o povo8.

Segundo Hume, a Carta “garantiu ou assegurou liberdades e privilégios muito 
importantes a toda classe de homens do reino, ao clero, aos barões e ao povo” 
(Hume, 1983, p. 442). Porém, salienta que ela concedeu privilégios aos barões, 
como abatimentos no rigor da lei feudal, ou determinações acerca de pontos 
ignorados por essa lei – ou mesmo que ficaram ambíguos e arbitrários. A questão 
é que se apenas privilégios aos barões fossem concedidos pela Carta, dificilmente 
ela se sustentaria ou pouco promoveria a liberdade. Era preciso, nesse documento 
imposto ao rei, integrar os demais, e por isso 

os barões, que sozinhos impuseram ao príncipe essa carta memorável, 
foram obrigados a inserir nela outras cláusulas de natureza mais extensa 
e mais benéfica: não podiam esperar o apoio [concurrence] do povo sem 
compreender junto de seus próprios interesses, os interesses de uma classe 
de homens inferiores; e todas as provisões que os barões pelo interesse 

7 Hume esclarece a astúcia do rei normando, uma vez que enganou os ingleses e garantiu sua 
autoridade por meios violentos. Apenas mais tarde, pontuou Hume, os ingleses se deram conta 
de que “a intenção de Guilherme era destruí-los, e que haviam docilmente se entregado, sem 
resistência, a um tirano e invasor em vez do soberano que esperavam ter com sua submissão” 
(Hume, 2017, p. 68). 

8 A partir daqui fazemos uso da edição inglesa da História da Inglaterra. 



144

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

de sua causa eram obrigados a fazer a fim de garantir a administração 
livre e equitativa da justiça, tendiam diretamente ao benefício de toda a 
comunidade (Ibidem, p.444). 

Por isso, algumas cláusulas contidas na Carta garantiam não apenas maior 
segurança aos barões, mas também aos seus vassalos. A Carta se tornou um marco 
na história da lei inglesa, sendo um dos mais importantes avanços para a liberdade, 
uma vez que acabou atendendo uma parcela maior da população, não restringindo 
privilégios apenas a uma determinada classe poderosa de homens. Além de tornar 
a interpretação sobre a justiça mais rigorosa, menos arbitrária. A população em 
geral desempenhou papel importante na conquista dos barões sobre o rei, e ficaram 
cientes dos benefícios que os privilégios dos primeiros poderiam lhe oferecer. 
Claro que Hume sabia que a Carta ainda era um documento imperfeito, pois escrito 
dentro do espírito daquela época, muitas coisas eram concisas e circunstâncias 
importantes não foram consideradas, mas com o tempo era possível gradualmente 
averiguar o sentido de todas as expressões ambíguas (Ibidem, p. 445). Assim, 
era mister que esse documento fosse aprimorado, mas era impossível negar sua 
importância: 

[a] concessão da Carta Magna, ou antes, sua redação final (pois há um 
considerável intervalo entre uma coisa e outra), fomentou gradualmente 
uma nova espécie de governo e introduziu alguma ordem e justiça 
na administração (...). No entanto, a Carta Magna não introduziu o 
estabelecimento de novas cortes, magistrados ou senados, tampouco 
aboliu as antigas, não inovou na distribuição dos poderes no corpo político 
ou no direito público do reino; tudo o que fez foi proteger, e meramente 
por meio de cláusulas verbais, contra inovações tirânicas tais que são 
incompatíveis com o governo civilizado, e, se forem muito frequentes, 
com qualquer governo. Os bárbaros abusos dos reis, talvez também dos 
nobres, foram então contidos. Os homens adquiriram mais segurança para 
sua propriedade e para suas liberdades, e o governo aproximou-se um 
pouco mais do fim para o qual fora instituído, a saber, a administração da 
justiça e a indiferente proteção de todos os cidadãos (idem, 2017, p. 116).9 

Nesse sentido, fica explícito que Hume não está propondo um sistema de justiça 
perfeito que deve ser aplicado à sociedade, e nem defendendo tal possibilidade. Ele 
nos mostra, isso sim, que os interesses sociais nos forçam a construir um sistema 
de justiça e aperfeiçoá-lo a partir das circunstâncias impostas pela fortuna da vida 
humana. O conjunto das duas obras permite conectar a ideia geral do Tratado com 
as explicações de Hume sobre a jurisprudência inglesa. É por esse motivo também 
que mesmo o filósofo não tendo presenciado situações drásticas de injustiças 
– como as que assolariam a Inglaterra durante a Revolução Industrial –, isso não 

9 Aqui retornamos com a referência da edição em português.



145

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

invalida sua ideia. Uma investigação dessa, entretanto, precisou considerar que a 
ideia geral exposta no Tratado aplicada aos ingleses se torna agora mais específica 
e estrita, pois deve considerar o contexto no qual se insere. Desse modo, a descrição 
histórica e filosófica do que é a justiça e a lei não se tornam engessadas, sendo 
uma mera reconstituição do processo de formação das mesmas, a descrição é 
uma maneira de apreender os ensinamentos das experiências passadas a fim de 
regular e condicionar os eventos futuros – e o próprio presente – a partir de regras 
consolidadas que garantam a regra geral.10

10  Como nos ensina Pedro Paulo Pimenta: “[m]as, como o autor deixa claro em diversos momentos, 
não somente da História da Inglaterra como também de seus ensaios, essa história não deve ser 
confundida com uma reconstituição do passado em que este aponta inexoravelmente para um 
futuro determinado e necessário. Assim como os eventos dados foram moldados por causas cuja 
atuação poderia ter produzido outros efeitos, mediante a intervenção de outras circunstâncias, 
igualmente fortuitas, nada garante que o estado atual da política inglesa irá perdurar. Como quer 
que seja, os eventos que estão por vir serão condicionados, em alguma medida, pela natureza 
da Constituição inglesa, e pelo modo como  esta  regula as relações entre o rei, a aristocracia 
proprietária de terras e a classe comerciante – daí a necessidade de conhecer essa constituição, e 
a história de sua formação, com o máximo de precisão possível” (Pimenta, 2017, p. 70). 



146

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 134-146, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Referências Bibliográficas

HAAKONSSEN, K. The Structure of Hume’s Political Theory. Em: D. F. Norton (org.), The Cambridge 
Companion to Hume. Cambridge: Cambridge University Press, 1993. 

HUME, D. História da Inglaterra: da invasão de Júlio César à Revolução de 1688. Tradução e notas de 
Pedro Paulo Pimenta. 2a. ed. São Paulo: Unesp, 2017. 

______. History of the England (v. I). Illinois: Liberty Classics/Liberty Fund, 1983. 

______. Tratado da Natureza Humana. Tradução de Déborah Danowski. 2a ed. São Paulo: Editora 
Unesp, 2009. 

LIMONGI, M. I. O Volume I da História da Inglaterra e o Debate Constitucional Inglês: Hume contra a 
ideia de lei fundamental. Cadernos de Filosofia Alemã, v. 20, n. 2, p. 37-65, 2015.

PIMENTA, P. P. Apresentação. Em: D. Hume, História da Inglaterra: da invasão de Júlio César à 
Revolução de 1688. Tradução e notas de Pedro Paulo Pimenta. 2a ed. São Paulo: Editora Unesp, 
2017.

SEN, A. A Ideia de Justiça. Tradução de Denise Bottmann e Ricardo Doninelli Mendes. São Paulo: 
Editora Cia das Letras, 2011. 

WEIN, S. David Hume and the Empiricist Theory of Law. Em: ______, Man and Nature, v. 9, p. 33-44, 
1990.

WOOTON, D. David Hume, “the historian”. Em: D. F. Norton (org.), The Cambridge Companion to Hume. 
Cambridge/New York: Cambridge University Press, 1993.


