
Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 48-69, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Fanon, Simas e Rufino batem Paó na Encruzilhada: 
Diálogos sobre a (Re)Construção do Ser Negro

Adeilson Lobato Vilhena *
José Simão Correa Siqueira Júnior **

Recebido em setembro de 2025. Aceito em outubro de 2025.

Resumo: Este trabalho analisa a formação da subjetividade negra a partir do olhar colonial, conforme 
descrito por Frantz Fanon, e sua reconstrução através das encruzilhadas culturais, segundo Luiz Antônio 
Simas e Luiz Rufino. Fanon demonstra como a identidade negra é forjada sob o peso do colonialismo, 
pelo qual o olhar branco impõe um regime de desumanização e alienação do ser. Simas e Rufino, 
por sua vez, propõem que essa identidade não é fixa, mas dinâmica, estruturada pela categoria de 
Arte do Cruzo, composta pelos conceitos de Encruzilhada, espaço simbólico onde diferentes matrizes 
culturais se encontram e se ressignificam; pelo Encanto, que é potência transformadora emergida na 
encruzilhada, que desestabiliza hierarquias e dicotomias ocidentais, permitindo possibilidades de 
ser e saber plurais; e pela Cultura de Síncope: que preenche lacunas com improviso. A pesquisa adota 
uma abordagem teórico-conceitual, explorando como a crítica de Fanon à subjetividade racializada 
pode enriquecer a compreensão da proposta de Simas e Rufino sobre a reinvenção da identidade 
negra no Brasil. Mediante análise comparativa e dialógica dos textos fundamentais dos autores, 
examina-se como os conceitos de Encruzilhada, Encanto e Síncope ressignificam a identidade negra 
no contexto brasileiro, propondo um diálogo crítico entre a desconstrução fanoniana das estruturas 
coloniais e as estratégias de reexistência. Os resultados apontam para a necessidade de uma crítica 
anticolonial que não apenas denuncie os mecanismos de sujeição, mas também valorize as práticas 
culturais negras como formas de resistência e reconstrução do ser, reconhecendo nelas uma potência 
ativa na formulação de novos sentidos de ser e estar no mundo, bem como uma nova gramática para 
a emancipação social do ser negro.

Palavras-chave: Emancipação; Macumba; Colonialismo; Desumanização; Encruzilhada.

Abstract: This paper analyzes the formation of Black subjectivity through the colonial gaze, 
as described by Frantz Fanon and its reconstruction via cultural crossroads, according to Luiz 
Antonio Simas and Luiz Rufino. Fanon demonstrates how Black identity is forged under the weight 
of colonialism, wherein the white gaze imposes a regime of dehumanization and alienation of 
being. Simas and Rufino, in turn, propose that this identity is not fixed but dynamic, structured by 
the category of Arte do Cruzo, which comprises the concepts of Encruzilhada – a symbolic space 
where different cultural matrices meet and are resignified; Encanto – a transformative power that 
emerges at the Encruzilhadas, destabilizing Western hierarchies and dichotomies, thereby enabling 
plural possibilities of being and knowing; and Cultura de Síncope – a mode of filling gaps through 
improvisation. The research adopts a theoretical-conceptual approach, exploring how Fanon’s 
critique of racialized subjectivity can enrich the understanding of Simas and Rufino’s proposal for the 
reinvention of Black identity in Brazil. Through a comparative and dialogical analysis of the authors’ 
foundational texts, it examines how the concepts of Encruzilhada, Encanto e Síncope resignify Black 
identity in the Brazilian context, proposing a critical dialogue between Fanon’s deconstruction of 
colonial structures and the strategies of re-existence. The findings point to the need for an anticolonial 
critique that not only denounces mechanisms of subjection but also affirms Black cultural practices 
as forms of resistance and reconstruction of being. These practices are recognized as active forces in 
the formulation of new meanings of existence in the world, as well as a new grammar for the social 
emancipation of being Black.

Keywords: Emancipation; Macumba; Colonialism; Dehumanization; Encruzilhada.



Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 48-69, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

* Graduado em Filosofia pelo Centro Universitário Assunção (UNIFAI). Mestre e Doutor em Filosofia 
pelo Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade Estadual do Oeste do Paraná 
(UNIOESTE). Atua como professor no Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do 
Espírito Santo (IFAP). E-mail: adeilson.vilhena@ifap.edu.br; ORCID: https://orcid.org/0000-
0001-7778-8420.

**Graduando em Filosofia pela Universidade do Estado do Amapá (UEAP). E-mail: 
professorjosesimao@gmail.com.



50

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 48-69, Macapá, Amapá, 2025.

Introdução	

A formação da subjetividade negra sob o olhar colonial é um processo marcado 
pela violência e desumanização, conforme analisado por Frantz Fanon em Pele 
Negra, Máscaras Brancas (2020). O autor demonstra como o colonialismo não 
apenas subjuga economicamente, mas também fabrica uma identidade negra 
pautada na negação ontológica, reduzindo o colonizado a um “nada” histórico, 
político, social e cultural. Essa dinâmica, fundamentada na dicotomia entre o 
humano – branco – e o não-humano – negro –, perpetua-se através de mecanismos 
culturais que interiorizam a inferiorização, como a imposição de arquétipos 
europeus e a linguagem racista, conceituados por Fanon como desumanização ou 
alienação do ser negro (Fanon, 2020). No contexto brasileiro, essa discussão ganha 
contornos específicos, onde a identidade negra, embora forjada na violência, é 
constantemente reinventada através de práticas culturais dissidentes.

Diante desse cenário, Luiz Antônio Simas e Luiz Rufino (Rufino; Simas, 2018; 
2019) propõem a Arte do Cruzo como ferramenta epistemológica para reconstruir 
o ser negro a partir de gramáticas outras. Seus conceitos de Encruzilhada, como 
o espaço de encontro de saberes plurais; Encanto, potência transformadora que 
desestabiliza hierarquias; e Síncope, o improviso que preenche lacunas coloniais, 
oferecem um contraponto à rigidez da razão colonial, valorizando a cultura afro-
diaspórica como ato de reexistência. Enquanto Fanon enfatiza a necessidade 
de destruir a estrutura colonial, Simas e Rufino destacam a capacidade de criar 
novos sentidos de vida nas brechas do sistema. Essa tensão entre destruição e 
reinvenção constitui o cerne do problema deste artigo: como articular a crítica 
fanoniana à desumanização com as epistemologias negras brasileiras para pensar a 
emancipação social do ser negro?

A relevância deste debate reside na urgência de ampliar as perspectivas sobre 
a libertação negra, indo além da mera denúncia do racismo para reconhecer as 
práticas culturais como formas ativas de luta política. No Brasil, onde a herança 
colonial se entrelaça com a diversidade cultural afro-indígena, a Arte do Cruzo 
revela-se uma chave para compreender como o corpo negro, mesmo violentado, se 
torna território de encantamento e insurgência. Além disso, o diálogo entre Fanon e 
os autores brasileiros permite questionar se a libertação exige apenas a demolição 
do mundo colonial ou também a criação de novas gramáticas de existência, como 
as gestadas nas manifestações culturais afro-indígenas, como os terreiros, rodas de 
samba e capoeiras.

O objetivo deste artigo é explorar as convergências e tensões entre Fanon, 
Simas e Rufino, levando Fanon ao terreiro e Simas e Rufino à trincheira, analisando 



51

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 48-69, Macapá, Amapá, 2025.

como a subjetividade negra, forjada na violência colonial, pode ser reconstruída 
através da encruzilhada. Busca-se, ainda, refletir sobre as implicações políticas 
dessa articulação, especialmente no que diz respeito às possibilidades de uma 
libertação que não reproduza os termos da dominação branca. Para isso, o texto 
está organizado em três eixos principais: primeiro, a análise da desumanização 
colonial em Fanon; em seguida, a proposta da Arte do Cruzo como alternativa 
epistemológica; e, por fim, o tensionamento criativo entre as duas perspectivas, 
onde se invoca Exu como princípio dinamizador da emancipação.

Ao longo do artigo, argumenta-se que a aparente contradição entre as teorias – 
Fanon como crítico da estrutura e Simas/Rufino como propositores de alternativas 
culturais – revela um paradoxo fundamental da luta antirracista: a necessidade 
de destruir o mundo colonial sem perder de vista as ferramentas ancestrais que 
permitem gingar dentro dele. O corpo negro, entendido simultaneamente como 
depositário da violência e território de libertação, emerge como eixo central dessa 
discussão, evidenciando que a reexistência não é passiva, mas um ato político que 
redefine sentidos de vida.

Por fim, este trabalho não pretende esgotar o debate, mas abrir caminhos para 
pensar a emancipação negra a partir de uma perspectiva dialética, onde a crítica 
radical de Fanon se encontra com a sabedoria ancestral da encruzilhada. A cultura, 
nesse sentido, não é um refúgio nostálgico, mas um laboratório de futuros possíveis, 
onde a liberdade se performa antes mesmo de ser nomeada.		

Subjetividade negra em Fanon

Frantz Fanon, na obra Pele Negra, Máscaras Brancas (2020), elabora sobre 
como a identidade negra é forjada na base da violência operada pelo colonialismo. 
Nesse sentido, o colonialismo não atua somente como uma pressão externa através 
de ferramentas econômicas e sociais, visto que produz uma subjetividade que serve 
ao seu sustento: a identidade negra. Essa identidade, que é produto e sustento 
da dominação colonial, é formulada a partir da negação ontológica do sujeito 
colonizado, de tal forma que o relega ao nada – a ausência de história, de cultura, 
de vida e de humanidade –, assim, operando um processo de interiorização de um 
“suposto complexo de inferioridade” (Fanon, 2020, p. 99), no qual “é o racista que 
cria o inferiorizado” (Idem, p. 107), na medida em que afirma sua humanidade. Ou 
seja: a consolidação da humanidade do colono tem como subsídio a negação da 
humanidade do colonizado. 

Assim, a dominação colonial tem como ferramenta primordial a desumanização 
do ser negro, que opera numa dicotomia maniqueísta fundada num lastro social 



52

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 48-69, Macapá, Amapá, 2025.

violento. Para que essa lógica colonial seja alicerçada, é necessário projetar no ser 
negro todas as contradições que abalam a pureza ilusória do colono branco, como 
o mal, o instinto e a emoção. Enquanto o branco tem como suposta essência o 
domínio da razão e da humanidade plena, o negro é reduzido à esfera sensorial, 
do animalesco – uma cisão que fragmenta o mundo em dois polos irreconciliáveis. 
Essa ferramenta opera através da exportação sistemática das contradições com a 
finalidade de manter a coesão: ao fazer do negro o depositário de tudo que precisa 
negar em si mesmo, o branco preserva sua “pureza” e, assim, a superioridade. 
“O negro é o símbolo do Mal e do Feio” (Fanon, 2020, p. 192), escreve o autor, 
revelando como a violência colonial tem como ferramenta de dominação material 
a formação de uma subjetividade que sustenta a hierarquia pautada na dicotomia 
entre humano e não-humano, bom e mau. Como afirma Fanon:

Na Europa, o Mal é representado pelo negro (sic). [...] O carrasco é o homem 
negro, Satã é negro, falamos de trevas, estamos pretos quando estamos 
sujos – aplique-se isso à sujeira física ou à sujeira moral. Causaria espanto 
se nos déssemos ao trabalho de reuni-las, tamanho é o número das 
expressões que fazem do negro o pecado. Na Europa, o negro representa, 
seja concreta ou simbolicamente, o lado mau da personalidade. [...] Na 
Europa, ou seja, em todos os países civilizados e civilizadores, o negro 
simboliza o pecado. O arquétipo de valores inferiores é representado pelo 
negro (Fanon, 2020, p. 200).

Essa introjeção da imagem criada e imposta pelo colonizador ao colonizado 
é portadora de uma perversa dinâmica que promove uma autodepreciação do ser 
negro de tal forma que ele mesmo nega sua identidade que lhe foi imposta, pois 
toda a estrutura social que o circunda atua na mesma harmonia da desumanização 
nas mais diversas formas possíveis, sendo na linguagem, cinema, propaganda e etc.1  
Portanto, consoante Fanon (2020), o ser negro tem como objetivo primordial do 
seu desejo a ascensão à humanidade, alcançar o estatuto da universalidade, ou seja: 
ele quer ser branco.

Fanon apresenta uma leitura que parte da realidade martinicana para dissertar 
sobre a desumanização e como ela se interioriza e se “epidermiza”, principalmente 
através do que ele vai chamar de “imposição cultural irrefletida”, que é uma 
crítica ao conceito de inconsciente coletivo de Jung. O inconsciente coletivo não se 
qualifica enquanto herança cerebral, mas sim como um processo de assimilação 
de crenças e pensamentos dos arquétipos europeus através do contato com esta 

1 Embora não seja o enfoque do artigo, é importante evidenciar: Fanon aborda no primeiro capítulo 
de Pele Negra, Máscaras Brancas (“O negro e a Linguagem”) as relações do negro e a linguagem e 
como ela também se estabelece como forma de dominação, bem como o arquétipo ao qual o ser 
negro é retratado nos cinemas e propagandas (Fanon, 2020a, p. 55).



53

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 48-69, Macapá, Amapá, 2025.

cultura enquanto ideal: “Nada de espantoso, portanto, que um antilhano submetido 
ao método do sonho acordado, reviva os mesmos fantasmas de um europeu. É que 
o antilhano tem o mesmo inconsciente coletivo do europeu” (Fanon, 2020, p. 202). 
Isso ocorre seja lendo livros, assistindo filmes, séries, novelas, falando a língua 
do europeu – como era o caso das Antilhas, onde o que era dado como certo era a 
língua francesa, ignorando o dialeto crioulo que há no local –, enfim, consumindo 
esta cultura.

Falar da Europa é imprescindível quando falamos do negro, visto que este 
continente se enxerga como “civilizador”, aquele local que leva a cultura, a educação, 
a “forma certa” de se portar ao povo selvagem que é tão próxima da natureza e tão 
distante do ideal civilizatório europeu, cuja pretensão é ancorada num complexo 
de autoridade (Fanon, 2020, p. 113). Na medida em que este ideal civilizatório cria 
uma identidade para este povo da colônia – a identidade do negro –, ele também cria 
ferramentas e tecnologias que garantam que essa identidade seja sempre levada 
ao rebaixamento, isso é, consolidando esse processo principalmente através da 
cultura, cumprindo a missão de desumanização do colonizado. Com a assimilação 
da identidade branca, o antilhano enxerga-se como um francês comum, branco, 
mas, no momento em que se descobre negro, aproxima-se da ideia do imoral e mau. 
O negro antilhano torna-se escravo da imposição cultural irrefletida, ou seja, “após 
ter sido escravo do branco, ele se auto escraviza” (Fanon, 2020, p. 203).

A subjetividade negra aqui tecida, como compreendida por Fanon, é manifesta 
como expressão da dimensão ideal do que ocorre na materialidade objetiva. Nesse 
sentido, essa subjetividade que nasce da negação ontológica torna-se naturalizada, 
uma forma de agir e pensar, expressa culturalmente. Assim: “cultura é o conjunto 
dos comportamentos motores e mentais oriundos do encontro do homem com 
sua natureza e com seu semelhante, devemos dizer que o racismo é, com efeito, 
um elemento cultural” (Fanon, 2020a, p. 65). Ou seja, a natureza e os sujeitos que 
circundam a cultura sempre estão em constante mudança: portanto, isso também 
demanda uma reconfiguração de funcionamento do racismo para continuar como 
elemento central que atenda às demandas de acumulação de capital, como é o 
caso do processo colonial. Tal reconfiguração ocorreu quando não fora mais útil 
à acumulação o racismo interpretado por meio das escrituras sagradas e quando 
o racismo científico começara a ser desmentido e invalidado na comunidade 
científica. Agora, o racismo adquire um grau de desenvolvimento que acompanha “a 
perfeição dos meios de produção”, que provocam uma “camuflagem das técnicas de 
exploração do homem e, por conseguinte, das formas do racismo” (Fanon, 2020a, p. 
69), assim, tornando-se natural, como elemento de formação de subjetividade.



54

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 48-69, Macapá, Amapá, 2025.

Portanto, a subjetividade negra é forjada na violência colonial, que é a mediação 
entre colonizado e realidade. Enquanto as formas de exploração dentro da Europa 
no período de vida de Fanon tinham um revestimento mais sutil, nas 

nas regiões coloniais, pelo contrário, a polícia e o soldado, com sua 
presença imediata, as suas intervenções diretas e frequentes, mantém o 
contato com o colonizado e aconselham-no, à coronhada ou com Napalm, 
a permanecer quietinho (Fanon, 2022, p. 32).

Tal subjetividade é extremamente necessária ao colonialismo para que a 
hierarquia racial seja mantida, com a finalidade de manutenção da exploração e 
opressão das riquezas e do povo do território colonizado. O colonialismo vem a 
ser parte do processo que Marx (2013) chama de acumulação primitiva do capital. 
Esse processo, longe de ser pacífico, foi construído sobre a pilhagem sangrenta 
das colônias – expropriação de riquezas, territórios e corpos, que alimentaram a 
formação do mercado mundial e o surgimento do capitalismo industrial (Marx, 
2013). A relação entre metrópole e colônia, porém, não se limitou ao fornecimento 
de recursos e mão de obra escravizada, consolidou uma estrutura de dependência 
que, como demonstra Amin (1973), sobreviveu mesmo após as independências 
formais, adaptando-se às exigências da acumulação capitalista. A dominação 
colonial, portanto, não é um fantasma do passado – é um sistema que ressurge, sob 
novas roupagens, na ordem global contemporânea.

Ademais, Fanon reitera que a questão racial deve ser tratada de forma séria 
e enxergando a dimensão da totalidade material. Não se pode individualizar a 
racialização nem a opressão racial, tampouco patologizar: “uma sociedade é racista 
ou não é. Enquanto não percebermos essa evidência, uma quantidade enorme 
de problemas será deixada de lado” (Fanon, 2020, p. 101) – sendo de extrema 
importância a compreensão da subjetividade negra forjada sob um olhar colonial 
para poder traçar críticas e alternativas ao modelo colonial, promovendo avanço 
“rumo ao universal” (Idem, p. 208). Esse universal não compreende apenas uma 
convivência na sociedade burguesa, pois a resolução para o problema do negro não 
está no “[...] problema dos negros vivendo entre os brancos, mas sim no problema 
dos negros sendo explorados, escravizados, desprezados por uma sociedade 
capitalista, colonialista, acidentalmente branca” (2020, p. 212).

A análise de Fanon possibilita um rico entendimento acerca da maneira como 
o processo colonial, que tem a violência como base, forja a subjetividade negra, 
constituída pela negação ontológica, “epidermização” da opressão e imposição 
cultural irrefletida. Esse processo de desumanização não é um sintoma, mas a 
própria condição para funcionamento da dominação colonial, cujo interesse é a 



55

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 48-69, Macapá, Amapá, 2025.

acumulação de capital, tendo como o seu modus operandi a exploração e opressão 
da população colonizada e da natureza do território colonizado. Esta análise, ao 
desvelar os mecanismos de formação da subjetividade negra sob o olhar colonial, 
prepara o terreno para uma questão urgente: como se dá a reconstrução do ser 
negro, ser cuja identidade já designa uma negação? É na encruzilhada entre a 
crítica fanoniana e as epistemologias negras brasileiras – tema da próxima seção – 
que buscaremos pistas para responder2.

Simas e Rufino e A Arte do Cruzo

Se Fanon evidencia como se dá a construção de uma subjetividade negada pelo 
olhar colonial, Luiz Antônio Simas e Luiz Rufino (Rufino; Simas, 2018; 2019; 2021) 
possibilitam desvelar as maneiras como a identidade, que é forjada na violência 
colonial, encontra formas de driblar o vazio existencial que lhe é imposto. Esse 
drible ocorre através do que os autores chamam de Arte do Cruzo (2018), que 
consiste numa construção do ser pautada na tessitura de novos sentidos de mundo 
através do movimento e da imprevisibilidade, que é dissidente da normativa 
razão colonial – a mesma que nega o colonizado –, na medida em que parte dos 
saberes da ancestralidade, da compreensão de uma “integralidade corpórea” 
(Rufino; Simas, 2018, p. 29) não dicotomizada de ser, vida em comunidade, rituais 
e cotidiano vivido. Esta seção pretende traçar caminhos possíveis a partir da Arte 
do Cruzo para reconfigurar os sentidos do ser negro desumanizado, enxergando 
como potência os princípios que são expressos de maneira mais visível dentro das 
manifestações culturais advindas da população negra.

A Arte do Cruzo, como categoria, é composta pelos conceitos de Encruzilhada, 
Encanto e Síncope. Estes conceitos articulam-se entre si e condicionam a arte do 
Cruzo, ou seja, auxiliam na criação de novos sentidos e alternativas existenciais, 
epistemológicas e ontológicas que partem de razões outras que não a razão 
eurocêntrica que atende à ordem colonial capitalista.

2 Embora se reconheça a profunda contribuição de Aníbal Quijano na elaboração do conceito de 
colonialidade do poder e do saber (2005) – que demonstra como a classificação racial da população 
mundial se tornou o eixo fundamental do padrão de poder capitalista moderno a partir da América 
– e de Ramón Grosfoguel (2016) na articulação entre genocídios e epistemicídios do longo século 
XVI, a opção teórica deste artigo mantém-se centrada na obra de Frantz Fanon. Trata-se de uma 
escolha metodológica, de cunho político, que privilegia a perspectiva de um pensador negro e 
anticolonial, cuja psiquiatria política investiga, a partir de dentro, a formação da subjetividade 
negra sob o olhar colonial. Enquanto Quijano e Grosfoguel mapeiam as macroestruturas do poder 
colonial e suas epistemologias, Fanon oferece as ferramentas para escavar as feridas subjetivas e 
ontológicas mais profundas desse processo. Dessa forma, acredita-se que o instrumental teórico 
fanoniano oferece as ferramentas mais precisas para a análise proposta da subjetividade negra, 
sem prejuízo da importância dos demais autores no debate decolonial contemporâneo.



56

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 48-69, Macapá, Amapá, 2025.

Encruzilhada – ou Cruzo – é concebida pelos autores como espaço de 
convergência onde saberes plurais, temporalidades diversas e matrizes culturais 
diferentes estabelecem um diálogo. A Encruzilhada tem como potência a 
necessidade de movimento, de comunicação, e isso permite a criação de novos 
sentidos a partir desse espaço de encontro entre distintas tradições e experiências. 
No contato com o outro, não há subtração, apenas o engendramento de novos 
sentidos. Portanto, o conceito de encruzilhada, aqui, parte de um pressuposto 
dissidente de qualquer forma de ser e saber que se quer única (Rufino; Simas, 
2018). Segundo os autores: “se o colonialismo edificou a cruz como égide de seu 
projeto de dominação, aqui nós reinventamos o mundo transformando a cruz em 
encruzilhada e praticando-a como campo de possibilidades” (Rufino; Simas, 2019, 
p. 20).

O Encanto, por sua vez, mantém uma relação dialógica com a encruza 
e tem como característica ser o efeito produzido como condição da mesma 
(Rufino; Simas, 2018). Ao mesmo tempo, é o potencializador desse movimento 
e comunicação necessária, atuando através do destronamento de perspectivas 
ontológicas e epistemológicas hierarquizadas, conferindo estatuto de ser e saber a 
“bicho, gente, leito de rio, pedreira ou variadas coisas” (Rufino; Simas, 2019, p. 30). 
Assim, “ao mesmo tempo é uma questão de perspectiva. Assim, nenhuma forma de 
possibilidade é excludente da outra” (Ibidem). Consoante os autores:

É a partir do encanto que os saberes se dinamizam e pegam carona nas 
asas do vento, encruzando caminhos, atando versos, desenhando gestos, 
soprando sons, assentando chãos e encarnando corpos. Na miudeza da 
vida comum, os saberes se encantam e são reinventados os sentidos do 
mundo (Rufino; Simas, 2019, p. 13).

 Nesse sentido, o Encanto alarga as gramáticas, possibilitando a compreensão 
e validação de outras maneiras de se relacionar e ser no mundo – aspecto presente 
nas expressões culturais e ritualísticas afro-ameríndias. Portanto, na medida em 
que o movimento, demandado pela encruzilhada, opera os efeitos de Encanto, eles 
tornam-se necessários para a abrangência dos saberes que estarão nessa troca e 
negociação.

Já a Cultura de Síncope se configura como estratégia de resistência cultural, 
onde o improviso surge como resposta criativa aos vazios existenciais impostos 
pelo colonialismo. Manifesta-se particularmente nas tradições afro-diaspóricas 
e ameríndias como forma de preenchimento dessas lacunas através de práticas 
que subvertem a linearidade ocidental. Essa dinâmica emerge como contraponto 
ao desencanto moderno, estabelecendo uma relação intrínseca com o conceito de 



57

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 48-69, Macapá, Amapá, 2025.

Encruzilhada, na medida em que ambos operam pela lógica da possibilidade e da 
ressignificação contínua, como dizem os autores: 

Sem cair nos meandros da teoria musical, basta dizer que a síncope é 
uma alteração inesperada do ritmo, causada pelo prolongamento de uma 
nota emitida em tempo fraco sobre um tempo forte. Na prática, a síncope 
rompe com a constância, quebra a sequência previsível e proporciona uma 
sensação de vazio que logo é preenchida de forma inesperada (Rufino; 
Simas, 2018, p. 18).

Assim, se a Encruzilhada é o lugar de encontro, a Síncope é o ritmo que a 
torna dinâmica e o Encanto é a energia que a condiciona. A Arte do Cruzo é a 
articulação desses três pilares de maneira dialética, diga-se de passagem. Portanto, 
a mobilização da categoria de Arte do Cruzo possibilita evidenciar como as 
manifestações culturais da população negra expressam uma forma de dissidência 
ao colonialismo. Essa dissidência se dá em muito pelo fato de a cultura não ser 
estática, mas sim dinâmica (González, 1988). Sendo assim, o colonizado que é tirado 
de sua terra nativa não cessa a produção de cultura, são conservados aspectos 
originais da mesma à medida que é ela negada pela violência colonial.

 A cultura, nesse sentido, é a brecha que possibilita a expressão de uma 
forma de ser de maneira mais evidente. Entretanto, esta forma já está contida em 
outras esferas da vida, mas é só na cultura que ela consegue mostrar suas raízes e 
é somente pelo alargamento de gramáticas em que a Arte do Cruzo se ancora que 
se torna possível essa contemplação, pois parte do que Simas e Rufino (Rufino; 
Simas, 2019) chamam de epistemologia de macumba3 – sendo aquela que valida os 
saberes oriundos dessas manifestações culturais a partir do seu próprio estatuto 
teórico-prático, que é fundamentado pelo Cruzo, encantamento e improviso.

Se a violência colonial, como diagnosticada por Fanon (2020), opera através de 
uma desumanização que fixa a identidade negra no lugar do vazio, a Arte do Cruzo 
proposta por Simas e Rufino (Rufino; Simas, 2018) oferece uma possibilidade de 
compreensão de como essa subjetividade colonial negada reage de maneira ativa 
ao vazio existencial: reage a partir de sua dissidência que contesta a dicotomização 
e o enrijecimento eurocêntrico. O Cruzo, nesse sentido, não é um mero espaço 
de reação passiva, mas de ação, uma forma de redirecionar os sentidos de vida 
e elaboração de uma existência que transforma o vazio imposto em espaço de 
possibilidade, onde a “integralidade corpórea” (Rufino; Simas, 2018, p. 19) resgata 

3   Por exemplo: “As macumbas brasileiras, codificadas como contextos educativos, de formações e 
produções de saberes que se assentam em racionalidades opostas à normatividade do cânone 
ocidental, vêm a potencializar experiências subalternas como transgressoras” (Rufino; Simas, 
2018, p. 27).



58

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 48-69, Macapá, Amapá, 2025.

o que o colonialismo renega ao vazio: a unidade entre corpo, espírito, comunidade 
e natureza.

Segue-se, assim, à revelia de uma tradição canônica do Ocidente que nega 
esta unidade desde Platão em O Banquete, em que se afirma que “é mau aquele 
amante popular, que ama o corpo mais que a alma; pois não é ele constante, por 
amar um objeto que também não é constante” (Platão, 2017, p. 8) e que só é capaz 
de contemplar o belo aqueles que transcendem a matéria. Esta negação do corpo 
encontra-se no res cogitans de Descartes, que afirma no seu Discurso do Método: 
“a natureza da matéria, ou do corpo considerado em geral (corpus in universum 
spectatum) consiste   unicamente   em  ser   algo   extenso   em   comprimento, 
largura e profundidade” (Descartes, 1988, p.  87), ou seja, o corpo é apenas aquela 
materialidade vinculada a uma operação motora, distinto da consciência. “Nesse 
sentido, conhecer é encarado como um ato superior a operar; contemplar e 
compreender o mundo é superior a agir sobre ele” (Simas, 2021, p. 42). Mas, ao 
contrário dessa visão que a tradição ocidental da filosofia concebe sobre o corpo, 
as tradições afro-indígenas enxergam para além dessa dicotomia Mente-Corpo, 
entendendo o ser 

[...] como resultado da interdependência entre todas as coisas. A 
corporeidade, para estes saberes, não engloba só a motricidade (entendida 
como corpo e movimento), mas também envolve dimensões afetivas, 
intelectuais, sociais e espirituais do ser humano (Simas, 2021, p. 43).

Essa compreensão da corporeidade também é tornada um alvo da violência 
colonial, visto que as estratégias de controle dos corpos possuíam inúmeras 
variantes que sustentavam a exclusão social como projeto de Estado, sendo estas 
variáveis “corpo amansado pela catequese, pelo trabalho bruto, pela chibata e pela 
confinação em espaços precários: porões de negreiros, senzalas, canaviais e cadeias” 
(Simas, 2021, p. 80-81). Entretanto, é pelo corpo também que se manifestam as 
dissidências, antinomias e insurgências ao colonialismo. O corpo – que quando 
incorporado por esta concepção dissidente sobre o mesmo e em articulação com as 
“sabenças” encantadas que alargam a experiência do ser no mundo – encantado “é, 
portanto, aquele que dá um drible no corpo domesticado, adultizado e adulterado 
pela lógica produtiva do tempo do trabalho” (Simas, 2021, p. 23). É nele e por ele 
que se recebe e se transmite o saber e por onde ocorre o transe.

Nesse sentido, é importante evidenciar como Simas e Rufino abordam a Arte 
do Cruzo como ponto de partida para as “sabenças” encantadas que unem o que 
fora cindido pelo domínio colonial – que tem como sustento uma razão que se quer 
única e hegemônica, como supracitado. O questionamento de toda a razão colonial 



59

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 48-69, Macapá, Amapá, 2025.

normativa e do corpo como instância do pecado (Simas, 2021) tem sua sustância 
exatamente na ideia de que não há aquelas mesmas cisões fundantes da vida e 
do pensamento europeu entre vida e morte. Na epistemologia de macumba, vida 
e morte não são meros conceitos fisiológicos, a questão aqui é sobre Encanto ou 
desencanto, em que o primeiro simboliza a disposição para o alargamento das 
gramáticas e a possibilidade de experienciar outras formas de ser no mundo, 
reinventando a vida, e o segundo corresponde à domesticação pretendida pelo 
projeto colonial (Simas, 2021). Tamanha estruturação teórica só ganha ainda mais 
densidade quando o terreiro deixa de ser apenas um espaço de relações religiosas 
e torna-se conceito. Configurando-se, dessa forma, “como tempo/espaço onde 
o saber é praticado” (Rufino; Simas, 2018, p. 42), ou seja, é algo que evidencia o 
poder das sabedorias que tiveram sua retirada compulsória de suas terras nativas 
e foram submetidos violentamente ao processo diaspórico, mas que, apesar disso, 
reinventaram a vida com graus elevados de complexidade, preencheram espaços 
vazios com improviso na Encruzilhada condicionada pelo Encanto.

A noção de terreiro, conforme os autores, opera uma dilatação epistemológica: 
ultrapassa as delimitações do religioso para constituir-se como campo pluriversal 
de práticas, conhecimentos e experiências espaço-temporais (Rufino; Simas, 2018), 
consoante Simas e Rufino: 

Consideramos que “praticar terreiros” nos possibilita inventar e ler 
o mundo a partir das lógicas de saberes encantados. As perspectivas 
encantadas praticam e interpretam o mundo ampliando as possibilidades 
de invenção, credibilizando a diversidade e referenciando-se naquilo que 
os próprios fundamentos das mais diferentes “macumbarias” definem 
como uma ciência encantada (Rufino; Simas, 2018, p. 42).

Essa estrutura de funcionamento mostra as caras de forma mais evidente, 
como ora citado, nas expressões culturais da população afro-ameríndia. Pois que o 
terreiro, não sendo somente o espaço religioso, mas expandindo-se como o espaço 
conceitual que abarca a prática do saber enquanto rito, permite o seu entendimento 
como todo local onde a redefinição de sentidos de vida ocorre de maneira dinâmica:

[A] noção de terreiro como algo transcendente às dimensões físicas 
o redefine, possibilitando pensá-lo como mundo que inventa e cruza 
múltiplas possibilidades de ressignificação da vida frente à experiência 
trágica da desterritorialização forçada. O terreiro, termo que compreende 
as mais diversas possibilidades de invenção dos cotidianos em sociedade, 
não se configura como um mundo particular à deriva nos trânsitos da 
diáspora. O mesmo codifica-se como experiência inventiva que inscreve 
modos em coexistência e interação com as mais diversas formas de 
organização da vida (Simas, 2018, p. 45).



60

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 48-69, Macapá, Amapá, 2025.

Dessa forma, aquela mesma dissidência que se mostra – que através da cultura 
se mantém ativa e dinâmica – tem como característica a terreirização dos mais 
diversos espaços em que ocorre a possibilidade não somente de invenção da vida 
partindo de um imaginário em África, como também “as disputas, negociações, 
conflitos, hibridações e alianças que travam na recodificação de novas práticas, 
territórios, sociabilidades e laços afetivos” (Rufino; Simas, 2018, p. 42). Ou seja, em 
cada roda de samba, de capoeira, avenida, esquina, bar etc., onde é estabelecida a 
dimensão de encontro e se pratica a “arte de inventar na escassez” (Simas, 2021, 
p. 99). Simas, em O corpo encantado das ruas, de 2019, falando sobre o carnaval 
do Rio de Janeiro, reitera a importância da imprevisibilidade para a construção da 
cultura de rua da cidade:

Foi assim que certo carioca zuelou tambor, jogou capoeira, fez sua fé no 
jogo do bicho, botou a escola na avenida, a cadeira na calçada, o despacho 
na esquina, a oferenda na mata, a bola na rede, a mandureba no copo e o 
mel na cachoeira. Foi assim que a cidade inventou o seu peculiar modo 
de fazer, cruzando informações de tudo quanto é canto, carnaval (Simas, 
2019, p. 99).

Na discussão desenvolvida até aqui, exploramos como Simas e Rufino 
concebem a Arte do Cruzo – aquela categoria que articula Encruzilhada, Encanto e 
Síncope – como um sistema de redefinição dos sentidos de vida que transforma o 
vazio colonial em espaço de possibilidade e reinvenção pelo imprevisível. Através 
da integralidade corpórea, das “sabenças” encantadas e da dilatação epistemológica 
sobre o conceito de terreiro, os autores demonstram que a cultura afro-ameríndia 
não apenas sobrevive à violência colonial, mas a subverte, criando gramáticas 
próprias de reexistência. No entanto, se a Arte do Cruzo oferece as ferramentas para 
gingar e driblar o sistema capitalista com sua dominação colonial, cabe perguntar, 
juntamente a Fanon: é suficiente gingar com o colonialismo, negociar com ele, 
improvisar nas suas frestas, ou o horizonte de libertação encontra-se na demolição 
dessa estrutura violenta? 

Na seção seguinte, buscar-se-á encontrar os diálogos, tensões e encruzilhadas 
que possibilitem a radicalização e aprofundamento reflexivo sobre esse 
questionamento. Para isso, partiremos do tensionamento existente entre a potência 
criativa de reexistência da encruzilhada com a urgência fanoniana de emancipação 
pela destruição material do mundo colonial. Nesse caso, a emancipação como 
desdobramento necessário do Cruzo. Pois, como lembra Fanon: “o colonialismo não 
é uma máquina de pensar, não é um corpo dotado de razão. É a violência em seu 
estado puro, e só se curvará diante de uma violência maior” (Fanon, 2022, p. 58), 
ou seja, somente com o enfrentamento ao seu núcleo violento de dominação que a 



61

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 48-69, Macapá, Amapá, 2025.

encruzilhada pode se tornar, de fato, uma libertação.

Batendo Paó na Encruzilhada

Enquanto Fanon denuncia a desumanização como ferramenta e condição do 
domínio colonial que se dá de forma violenta, Simas e Rufino apresentam uma 
possibilidade de fuga a essa desumanização, uma forma de reconfiguração de 
sentidos da vida, principalmente pela via cultural da dissidência à razão normativa. 
Há diálogos que podem ser estabelecidos a partir dessas duas considerações, 
assim como há alguns tensionamentos que não podem ser tergiversados. No 
entanto, esses tensionamentos não devem ser impeditivos para uma articulação 
teórica, o que procuramos aqui é ter os tensionamentos como condição – fricções 
construtivas que podem auxiliar na reconstrução do ser negro de forma objetiva. 
Essas delimitações entre as duas teorias não devem fechar os caminhos, mas sim 
abri-los, tal como a Encruzilhada, que exige o movimento.

Seguindo nesta direção, nosso argumento é encabeçado pela ideia de que há 
uma aparente contradição entre as teorias que refletem um paradoxo fundamental 
da luta antirracista: a necessidade de negação do mundo colonial e da criação de 
novos mundos – tarefa que exige tanto a potência revolucionária (Faustino, 2018) 
de Frantz Fanon e a sabedoria ancestral da epistemologia de macumba. Assim, faz 
sentido elucidar alguns caminhos abertos pelas fricções entre os autores a partir 
das concepções de ancestralidade e corpo – o corpo que é violentado é o mesmo 
corpo que ginga e dança – e como essa discussão borda uma linha cultural que, 
se tensionada, fornece alternativas disruptivas para explorar a forma como essas 
visões corroem-se mutuamente de forma a revelar uma realidade mais dura e que 
exige tal reflexão para uma atitude diante dela. Dessa forma, levaremos Fanon ao 
terreiro e Simas e Rufino à guerrilha. Está formada a Encruzilhada.

Para Fanon, a cultura negra é, tal como o próprio negro, criação colonial: 
“aquilo que é chamado de alma negra é uma construção do branco” (Fanon, 2020, p. 
28). Neste sentido, não há uma pureza ou um passado mítico a ser resgatado, mas 
sim uma estrutura a ser demolida como condição de emancipação. Já Simas e Rufino 
contrastam essa ideia afirmando que a cultura negra é aquela que reinventa a vida 
pelas brechas, no improviso. Uma questão é certa: a compreensão de um passado 
mítico, formado a partir de uma violência colonial contribui com uma formação de 
sujeito que tem a luta pela vida como necessidade constante. Fanon tem razão sobre 
a violência colonial e a desumanização ter sua agência condicionada e mantida por 



62

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 48-69, Macapá, Amapá, 2025.

uma estrutura4. Entretanto, o potencial político da reinvenção da vida reside em 
uma forma de negação da visão colonial.

Essa contradição expõe uma fratura crucial do mundo contemporâneo: em que 
medida uma fetichização e apego a um passado fantasma aliena a consciência do 
presente das suas condições concretas. Fanon diz que “não se deve tentar fixar o 
homem” (Fanon, 2020, p. 241), evidenciando a necessidade de desnaturalização 
e problematização crítica de toda cristalização da história como álibi para a 
conformidade à opressão. A crítica do filósofo martinicano é à instrumentalização 
da ancestralidade como fuga da luta concreta, como quando ironiza a busca por 
vitórias africanas antigas enquanto crianças negras são exploradas e mortas em 
canaviais:

Que acima de tudo nos compreendam. Estou convencido de que seria do 
maior interesse entrar em contato com uma literatura ou uma arquitetura 
negra do século III a.C. Ficaríamos muito contentes em saber que teria 
havido uma correspondência entre determinado filósofo negro e Platão. 
Mas não vemos como esse fato poderia fazer a menor diferença na situação 
dos meninos de oito anos que trabalham nos canaviais da Martinica ou de 
Guadalupe. Não se deve tentar fixar o homem, pois o seu destino é ser 
solto (Fanon, 2020, p. 241).

É nesse ponto que a epistemologia de macumba oferece uma saída dialética: 
ao invés de escolher entre destruição total ou nostalgia passiva, expande o saber 
a partir da ancestralidade, sendo uma das forças do Encanto que habitam a 
encruzilhada: “Somos orientados por aqueles que na escassez, na ausência e na 
interdição inventaram possibilidades” (Rufino; Simas, 2018, p. 13). O passado 
não é cultuado como museu, mas acionado como aprendizado que constitui o 
presente, com vistas ao futuro. A tensão começa a apresentar caminhos, de acordo 
com Fanon: “De modo algum devo me aferrar em reavivar uma civilização negra 
injustamente preterida. Eu não me torno o homem de nenhum passado. Não quero 
celebrar o passado à custa do meu presente e do meu futuro.” (Fanon, 2020, p. 237). 
Ou seja, o passado a ser celebrado não deve me tirar da atitude de mudança frente 
à opressão vigente, o que não significa que não possa servir como combustível e 
ferramenta para a libertação.

Inclusive, essa ancestralidade ganha uma densidade revolucionária em Frantz 
Fanon justamente por ser combustível e ferramenta para ruptura com a estrutura 
colonial: 

Se em algum momento me surgiu a questão de ser efetivamente solidário 

4 Como ora citado: “uma sociedade capitalista, colonialista, acidentalmente branca” (Fanon, 2020, 
p. 212).



63

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 48-69, Macapá, Amapá, 2025.

com um passado específico, foi na medida em que me comprometi comigo 
mesmo e com meu próximo a lutar por toda a minha existência e com 
todas as minhas forças para que nunca mais haja sobre a Terra povos 
colonizados (Fanon, 2020, p. 239).

Segundo o autor, a construção do futuro pelo homem existente é articulada com 
o presente de maneira dialética, pois tem-se em vista sua superação (Fanon, 2020). 
Portanto, se o objetivo é libertar o ser negro da alienação causada pela colonização, 
através da criação da raça, já que com essa criação foram legitimadas inúmeras 
práticas de exploração e opressão que convêm à acumulação de riquezas, há a 
necessidade de se pensar os meios de construção dessa luta por emancipação que 
se dá por via material5 de forma criativa, e é Exu “o princípio dinâmico fundamental 
a todo e qualquer ato criativo” (Rufino; Simas, 2018, p. 20). É este princípio que dá 
o tom da sincopada que desestabiliza a norma colonial e permite o preenchimento 
de espaços vazios. E como tal, é senhor da encruzilhada.

A dinâmica do pensamento fanoniano apresenta uma necessidade de se 
romper a ideia de raça a priori e essencializada, expondo como o ser negro é 
uma criação e que devemos construir uma outra universalidade que rompa com 
a categorial racial, pois “não almejamos nada menos do que libertar o homem de 
cor de si mesmo” (Fanon, 2020, p. 22). Essa condição de libertação da ideia de raça 
traz à baila um problema: o projeto colonial-capitalista empreende não só uma 
subjetividade negada e um território atravessado pela violência, como também 
constrói uma concepção mistificada de mundo, onde habitam anormalidades 
fantasmagóricas, como o próprio ser negro e o próprio branco, que é mistificado 
à medida que mistifica6. Isto é, todos se tornam reféns de uma ultra-valorização 
de marcadores sociais ditos naturalizados, mas que são artificiais e só existem por 
interesse do sistema capitalista.

 Nesse caso, para se pensar a emancipação, exige-se elevar o grau de 
complexidade do pensamento, pois um mundo mistificado também produz uma 
gramática normativa que carrega toda essa historicidade colonial. Portanto, pensar 
as concepções de emancipação, justiça, liberdade etc., termos comuns das lutas 
políticas contemporâneas, exige-se uma ampliação das gramáticas estabelecidas. É 
nesse ponto em que a Revolução emerge na Encruzilhada.

A Encruzilhada não à toa tem como senhor Exu, que também é o senhor do 
corpo. E ele aparece nessa Encruzilhada aparente entre Fanon e Simas/Rufino. 

5 “A verdadeira desalienação do negro requer um reconhecimento imediato de realidades 
econômicas e sociais” (Fanon, 2020, p. 25).

6 “Tenho constantemente tentado revelar ao negro que, em certo sentido, ele é anormal; e, ao 
branco, que ele é ao mesmo tempo mistificador e mistificado” (Fanon, 2020, p. 236).



64

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 48-69, Macapá, Amapá, 2025.

As tensões resultantes das teorias dos pensadores em debate revelam algo sobre 
o corpo negro: ele é a linha tênue que vivencia a dialética entre depositário da 
violência colonial e território de libertação. Para Fanon, o corpo negro é uma 
“epidermização da inferioridade” (Fanon, 2020, p. 25). Assim: 

O judeu deixa de ser amado a partir do momento em que é identificado. 
Mas, no meu caso, tudo ganha uma nova cara. Nenhuma chance me é 
concedida. Sou sobredeterminado a partir do exterior. Não sou escravo 
da “ideia” que os outros fazem de mim, mas da minha aparência (Fanon, 
2020, p.131).

Simas e Rufino, contudo, veem este corpo como marcado pela violência e como 
principal alvo das ferramentas de dominação colonial: como o mesmo corpo que 
se torna encantado (Simas, 2021), aquele que subverte os mecanismos de controle 
que incidem sobre um corpo com a intenção de domesticá-lo:

o corpo objetificado, desencantado, como pretendido pelo colonialismo, 
dribla e golpeia a lógica dominante. A partir de suas potências, sabedorias 
encarnadas nos esquemas corporais, recriam-se mundos e encantam-se 
as mais variadas formas de vida. Essa dinâmica só é possível por meio 
do corpo, suporte de saber e memória, que nos ritos reinventa a vida e 
ressalta suas potências (Rufino; Simas, 2018, p.49).

Aquele corpo que, mesmo enclausurado numa imagem, reinventa a vida. 
Os caminhos que são abertos nesta encruzilhada apresentam um corpo que é o 
suporte de saberes que convertem cicatrizes em alternativas de vida. Ou melhor, 
reexistência (Simas, 2021), pois reconfigura os sentidos da vida. Entre os teóricos da 
Encruzilhada não há negação mútua, subtração, mas novos sentidos tecidos a partir 
desse Cruzo: a discussão acerca do lugar do corpo na estrutura colonial evidencia 
como a luta por libertação começa pela recusa do corpo ao lugar de domesticação. 
Essa recusa de adaptação do corpo não se encerra em individualidade, mas realiza-
se num projeto coletivo de libertação. 

O que Exu traz ao ser invocado pelo Paó batido é abertura de caminhos, 
criação de sentidos. Esse é o novo sentido da Encruzilhada: o negro, negado pelo 
colonialismo, consegue por meio do corpo reinventar e alargar gramáticas que 
traçam novas possibilidades de experienciar estar no mundo (Rufino, 2021), e isso 
se expressa por meio de sua cultura. Essas possibilidades permitem elaborar um 
novo modelo de libertação na medida em que rompem com a gramática colonial 
normativa que enclausura o negro numa identidade alienada.

Fanon (2020), ao abordar a questão do negro e o reconhecimento, realiza 
uma crítica a Hegel, afirmando que na questão do reconhecimento na colônia não 
há a mesma dialética entre senhor e escravo que há na Fenomenologia do Espírito. 



65

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 48-69, Macapá, Amapá, 2025.

Aqui, por outro lado, não há disputa de consciências, pois o negro é tão somente 
corpo e pulsão. O senhor nessa dialética “não exige reconhecimento do escravo, 
apenas seu trabalho” (Fanon, 2020, p. 231). Por conta dessa relação, a libertação 
dos negros da condição de escravos é realizada por meio da luta concreta do negro, 
pois só assim a consciência-de-si mostra-se independente, por meio da luta pelo 
seu reconhecimento:

 Mas o negro ignora o preço da liberdade, pois não lutou por ela. De tempos 
em tempos, ele luta pela liberdade e pela justiça, no entanto se trata 
sempre da liberdade branca e da justiça branca, isto é, valores excretados 
pelos senhores (Fanon, 2020, p. 231). 

Ou seja, ele permanece a lutar pela mesma gramática, pois o negro – que é criado 
pelo branco – almeja alcançar o patamar de humanidade, e, para tal, busca se 
enquadrar no que o ideal de ego branco faz surgir como o padrão de humanidade a 
ser alcançado (Sousa, 1983). 

Nesse sentido, a cultura e as manifestações artísticas consequentes da 
criação negra na condição de colonizado expressam formas de romper com esta 
desumanização, a partir das práticas de reexistência, fundamentadas pela Arte 
do Cruzo. Ela opera este processo através de onde o colonialismo também incide: 
sobre o corpo. Aborda saberes e práticas com matriz em África, que passaram 
por necessidades de improviso por conta do colonialismo histórico, gerador da 
diáspora. Esses saberes articulam-se com outros na Encruzilhada formada nesse 
processo. Aqui não há nenhuma fetichização de um passado que corrompa a luta no 
presente para construir um futuro, como temia Fanon, mas sim um entendimento 
de que para se alcançar a libertação e a possibilidade de reconstrução do ser negro, 
precisamos nos utilizar de uma gramática mais alargada, que seja dissidente e que 
possibilite resgatar a sabedoria ancestral – suprimida pelo colonialismo – para, a 
partir da Encruzilhada junto à libertação, criar novos caminhos a partir de outros 
tensionamentos7.

A tensão criativa no diálogo, ou melhor, encruzilhamento entre os três autores, 
revela o núcleo dialético da emancipação negra: se Fanon desnuda a armadilha 
fatal em que o colonizado, ao internalizar a inferiorização, passa a desejar não a 
liberdade, mas a branquitude enquanto critério universal de humanidade (Fanon, 
2020; Faustino, 2018) – reproduzindo, assim, os próprios mecanismos que o 
oprimem –, Simas e Rufino respondem com a Arte do Cruzo, em que a cultura opera 

7 Este movimento de resgate da ancestralidade como articulação presente com vistas ao futuro 
é muito bem representado dentro dos movimentos de libertação da América Latina, vide as 
influências de José Martí na revolução cubana, Simon Bolívar na Venezuela etc.



66

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 48-69, Macapá, Amapá, 2025.

não como réplica da normatividade colonial da sociedade civil burguesa, mas como 
laboratório de gramáticas dissidentes. 

No terreiro, na roda de samba ou na roda de capoeira, conceitos como justiça, 
liberdade e comunidade são reinventados a partir de saberes outros que não cabem 
nos olhos do ocidente, nem nas delimitações de sua racionalidade. Dessa forma, 
atua subvertendo a lógica colonial no nível do corpo, onde o transe substitui a 
disciplina colonial por uma autonomia sincopada e não enrijecida; do social, em 
que um critério de alteridade radical se mostra – como na Encruzilhada; do político, 
em que o Encanto irrompe com todas as prerrogativas da democracia burguesa 
ao servir à reorganização da gramática política, estabelecendo uma unidade na 
relação e conexão entre os seres e o ambiente em que vivem, rompendo com as 
concepções coloniais que norteiam políticas que tratam da objetificação e venda 
da natureza (Krenak, 2019). Essa tríplice subversão (corpo, social, político) não 
seria possível sem o princípio exúsiaco (Simas, 2019) que Fanon inadvertidamente 
invoca: a necessidade de criar uma universalidade outra exige justamente o que a 
Encruzilhada oferece – a coragem de cortar caminhos conhecidos.

Essa não é uma alternativa ao pensamento fanoniano, muito menos ao de 
Simas e Rufino: trata-se de um caminho radical que foi aberto na Encruzilhada 
em que, ao baterem Paó, invocaram Exu. Se Fanon exige a destruição estrutural 
do mundo colonial, capitalista e acidentalmente branco, Simas e Rufino oferecem 
uma possibilidade de ferramentas para construir os alicerces da libertação dos 
Condenados da Terra (2022), através de uma gramática que corresponda a sua 
própria luta por liberdade, não a excretada pelos senhores. Assim, a cultura não 
ilustra a liberdade, ela a performa em ato, provando que a emancipação radical é 
aquela que nem mesmo o colonizador consegue perceber, tal como um golpe da 
capoeira, que era tida como dança pelos senhores até o momento que posta em 
prática nas lutas por resistência e fuga da condição de desumanizados (Rufino, 
2023).

A tensão criativa entre os autores revela, assim, o núcleo da emancipação 
negra: se Fanon desnuda a armadilha de desejar “a liberdade branca” (Fanon, 2020, 
p. 231), Simas e Rufino provam que a verdadeira libertação nasce quando o corpo 
que ginga recusa até mesmo o desejo do opressor – e inventa seu próprio léxico de 
existência. A cultura aqui não é alternativa à revolução, mas seu rascunho em ato: os 
mesmos pés que desenham rodas de samba traçam os mapas dos novos quilombos; 
as mãos que tocam atabaques ecoam os sinais da revolução. Só será livre quem 
souber dançar sobre as ruínas do velho mundo – e, no mesmo movimento, assentar 
os fundamentos do novo.



67

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 48-69, Macapá, Amapá, 2025.

Considerações finais

Este artigo explorou a formação da subjetividade negra sob o olhar colonial, 
partindo da crítica de Frantz Fanon à desumanização e da proposta de Luiz 
Antônio Simas e Luiz Rufino sobre a Arte do Cruzo como reinvenção da vida. 
Fanon demonstrou como o colonialismo fabrica uma identidade negra pautada 
na negação ontológica, reduzindo o colonizado a um não ser, enquanto Simas e 
Rufino apresentaram a Encruzilhada, o Encanto e a Síncope como ferramentas para 
reinventar essa identidade a partir de saberes dissidentes. A tensão entre essas 
perspectivas – a destruição da estrutura versus a criação de alternativas culturais – 
revelou-se produtiva para repensar a emancipação negra.

A análise de Fanon destacou que a violência colonial não é apenas material, 
mas também atua na subjetividade, operando através da interiorização de uma 
inferioridade racializada. O desejo de ser branco, como apontou o autor, é sintoma 
dessa alienação do ser negro, que só pode ser superada com a destruição do sistema 
colonial-capitalista. Por outro lado, Simas e Rufino mostraram que a cultura afro-
brasileira, longe de ser mera réplica da dominação, é espaço de reexistência, onde 
o corpo negro, mesmo marcado pela violência, se torna veículo de encantamento 
e transformação. A Encruzilhada, como espaço de encontro de saberes plurais, 
e a Síncope, como improviso criativo, desafiam a linearidade ocidental e abrem 
caminhos para novas gramáticas de liberdade.

O diálogo entre os autores evidenciou que a ancestralidade, longe de ser 
um passado idealizado, é combustível para a luta presente. Fanon alertou contra 
a fetichização de vitórias africanas antigas enquanto a população negra sofre 
no presente, mas também reconheceu que a solidariedade com o passado só 
faz sentido se orientada para a libertação futura. Simas e Rufino, por sua vez, 
mostraram que a epistemologia de macumba não cultua o passado, mas o atualiza 
como aprendizado, transformando-o em ferramenta para enfrentar a opressão. 
Essa dialética – muito longe de uma síntese – entre a crítica radical e a sabedoria 
ancestral aponta para um modelo de emancipação que não reproduz os termos da 
dominação colonial-capitalista.

O corpo negro emerge como eixo central dessa discussão, representando 
tanto o alvo da violência colonial quanto o território de resistência. Para Fanon, 
a “epidermização da inferioridade” marca o corpo negro como objeto de 
opressão; para Simas e Rufino, esse mesmo corpo, quando encantado, subverte 
a domesticação colonial através de práticas como o transe, a capoeira e o samba. 
Essa dualidade revela que a libertação não é apenas um projeto futuro, mas um 
ato performativo que já se inscreve no presente, através de gestos culturais que 



68

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 48-69, Macapá, Amapá, 2025.

prefiguram novos mundos.
A invocação de Exu como senhor da Encruzilhada simboliza a abertura de 

caminhos para uma emancipação que não se limita à destruição do velho, mas 
também à criação do novo. Aqui foram oferecidas ferramentas para construir 
alternativas a partir de gramáticas outras. A cultura, nesse sentido, não é um 
paliativo, mas um rascunho da revolução, onde conceitos como justiça e liberdade 
são reinventados em chão de terreiro, roda de samba ou quilombo.

As implicações deste estudo são vastas, especialmente no contexto brasileiro, 
onde a herança colonial convive com a potência criativa das culturas afro-indígenas, 
entre um constante desencantamento da vida e práticas subversivas que a 
reencantam a partir das “rasuras conceituais”. A Arte do Cruzo sugere que a luta 
antirracista deve ir além da denúncia do racismo, incorporando as epistemologias 
negras como fundamento para projetos políticos alternativos. Isso exige, por 
exemplo, repensar a educação, a política e a justiça a partir de saberes encantados, 
que recusam a dicotomia entre corpo e espírito, indivíduo e comunidade, humano e 
natureza.

Como desdobramento futuro, propõe-se aprofundar a investigação sobre 
como a Arte do Cruzo pode inspirar práticas pedagógicas e políticas concretas, 
especialmente em territórios periféricos onde a cultura negra já opera como 
tecnologia de resistência. Além disso, seria produtivo explorar como outras 
tradições afro-diaspóricas – como o candomblé, a umbanda e as culturas afro-
indígenas – dialogam com a crítica fanoniana, ampliando o espectro de alternativas 
anticoloniais. Além disso, cabe ressaltar a necessidade de estudos que analisem 
as implicações da relação entre arte e sociedade no que diz respeito à produção 
artística negra e a negritude como experiência estética.

Por fim, este artigo reforça que a reconstrução do ser negro não é um ato 
isolado, mas um movimento coletivo que exige tanto a destruição das estruturas 
opressoras quanto a criação de novos sentidos de vida. Na verdade, não há um sem 
o outro: para derrubar esta estrutura, necessitamos de uma gramática outra que 
possibilite pensar um novo horizonte. A encruzilhada, onde Fanon, Simas e Rufino 
batem Paó, não é um impasse, mas um caminho que se abre, onde novas perguntas 
são elaboradas para pensar outras respostas para questões contemporâneas.



69

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 48-69, Macapá, Amapá, 2025.

Referências Bibliográficas

AMIN, Samir. Neo-Colonialism in West Africa. Nova York: Monthly Review Press, 1973.

DESCARTES, René. Discurso do Método: para bem conduzir a própria razão e procurar a verdade nas 
ciências. São Paulo: Martins Fontes, 1996.

FANON, Frantz. Os condenados da Terra. Rio de Janeiro: Zahar, 2022. 

______. Pele negra, máscaras brancas. São Paulo: Ubu Editora, 2020.

______. Racismo e Cultura. In: MANOEL, Jones; FAZZIO, Gabriel Landi (org.). Revolução Africana: Uma 
antologia do pensamento marxista. 3. ed. São Paulo: Autonomia Literária, 2020a. 

FAUSTINO, Deivison Mendes. Frantz Fanon: um revolucionário, particularmente negro. 1. ed. São 
Paulo: Ciclo Contínuo Editorial, 2018.

GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. Tempo Brasileiro, Rio de Janeiro, 
n. 92/93, p. 69-82, jan./jun. 1988.

GROSFOGUEL, Ramón. A estrutura do conhecimento nas universidades ocidentalizadas: racismo/
sexismo epistêmico e os quatro genocídios/epistemicídios do longo século XVI. Sociedade e Estado, 
v. 31, n. 1, p. 25-49, jan. 2016.

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.

MARX, Karl. O Capital: Crítica da Economia Política. Livro I. São Paulo: Boitempo, 2013.

PLATÃO. O Banquete. São Paulo: Edipro, 2017.

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: A colonialidade do 
saber: eurocentrismo e ciências sociais, perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. 

RUFINO, Luiz. Ponta-cabeça: Educação, Jogo de Corpo e Outras Mandingas. Rio de Janeiro: Mórula, 
2023.

______. Vence-demanda: educação e descolonização. Rio de Janeiro: Mórula, 2021.

RUFINO, Luiz; SIMAS, Luiz Antonio. Fogo no Mato: a ciência encantada das macumbas. 2. ed. Rio de 
Janeiro: Mórula, 2018.

SIMAS, Luiz Antonio. O corpo encantado das ruas. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2019.

_______. Umbandas: uma história do Brasil. 9. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2021.

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro: ou as vicissitudes da identidade do negro. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2021.  




