
Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 70-89, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

     Os olhos da alma: o paradigma da visão no 
primeiro Alcibíades de Platão

João Ulisses de Sousa Viturino *

Recebido em setembro de 2025. Aceito em outubro de 2025.

Resumo: O objetivo deste trabalho é delinear o paradigma da visão, enquanto elemento da dialógica 
erótica presente no diálogo platônico Primeiro Alcibíades, concernindo à introdução do exercício da 
visão como um paradigma para o exercício do preceito délfico do “Conhece-te a ti mesmo”, proferido 
por Sócrates ao seu companheiro Alcibíades. Trata-se de uma análise dos elementos que perpetuam 
o relacionamento entre erastés e erómenos e a sua relação com os papéis de respondente e de 
perguntador como princípio da educação erótica. Segue-se, então, a exposição de Sócrates, na qual 
se delimita a sua função enquanto erastés de Alcibíades (122b). Na segunda seção, discutiremos a 
função do paradigma da visão e do exercício do conhecimento de si a partir dos passos 132a-133b, 
em que Sócrates apresenta o exercício da visão para o conhecimento de si (da alma), ao mesmo tempo 
em que propõe a atividade especular da visão como uma analogia para a relação pederástica. Apesar 
disso, objetiva-se apresentar a função do paradigma em relação à educação erótica-dialógica e para 
o exercício da filosofia.

Palavras-chave: Erótica; Primeiro Alcibíades; Platão; Discurso.

Abstract: The aim of this paper is to outline the paradigm of sight as a component of the erotic-
dialogical method in the Platonic dialogue First Alcibiades – especially as an introduction of the 
exercise of sight as a paradigm for practicing the Delphic precept of “Know thyself”, as articulated 
by Socrates to his companion Alcibiades, of whom the dialogue is homonymous. The paper seeks 
to analyze the elements that sustain the relationship between erastés and erómenos and how this 
relates to the roles of respondent and questioner as a foundational of the erotic education. Next, we 
examine Socrates’ exposition at 122b, where he defines his role as Alcibiades’ erastés. In the second 
section, we explore the function of the paradigm of vision in the exercise of self-knowledge, beginning 
at 132a–133b, where Socrates introduces the act of seeing as a metaphor for self-knowledge (of the 
soul), while simultaneously proposing the specular nature of vision as an analogy for the pederastic 
relationship. Ultimately, the goal is to present the function of this paradigm as a mechanism for erotic-
dialogical education and the practice of philosophy.

Keywords: Erotica; First Alcibiades; Plato; Discourse.

* Graduado em Pedagogia na Universidade Federal Fluminense (UFF). Mestre em Filosofia pela 
Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). Doutorando em Filosofia pela Universidade Federal 
Rural do Rio de Janeiro (UFRRJ). E-mail: julisses.v@gmail.com; ORCID: https://orcid.org/0000-
0003-1189-1390.



71

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapá, Amapá, 2025.

Introdução

O diálogo Primeiro Alcibíades, ou Alcibíades Maior1, gozou de um longo status 
de importância na Antiguidade Tardia, sobretudo no que se referiria à ordem de 
leitura e de estudos da filosofia de Platão, visto que comportaria as condições 
essenciais para que os estudiosos se aproximassem dos temas e das questões 
relativas à autoria platônica. O diálogo recebe, então, o subtítulo “Da natureza do 
homem”, que busca definir e organizar o escopo da obra, tendo em vista a discussão 
entre os personagens Sócrates e o jovem Alcibíades, cujo nome fornece o título do 
diálogo2. Diógenes Laércio (Livro III, 49-50), ao biografar a vida de Platão, cataloga 
os trinta e cinco diálogos escritos pelo filósofo por dois modos principais, a saber: 
o expositivo e o investigativo3. No que concerne ao Primeiro Alcibíades, Diógenes 
insere-o no grupo de diálogos maiêuticos4, corrente pertencente aos diálogos de 
exercício, pois buscam demonstrar as condições necessárias em torno do exercício 
da filosofia. No que, segundo o autor, diria respeito aos atributos com os quais 
se faz uma indagação e que, em seguida, passa para o exercício dessa indagação, 
destacando-se a discussão das opiniões e de seus conhecimentos, de modo que 
o termo μαιευτικός (maiuêtikos) seria respeitante ao processo de aquisição e 
construção do conhecimento. De outro modo, conforme Sócrates tipifica no diálogo 
Teeteto (149a-150e), esse termo relacionar-se-ia com o “parto” das ideias. 

Nossa análise do Alcibíades vigora a partir dos comentários acerca das 
funções e da relação homoerótica apresentada pelas personagens, de modo que se 
apresenta como um expoente para a formação do personagem Alcibíades. No que 
tange ao tratamento da produção e da recepção do discurso, propomos que, no texto 
do Alcibíades, há uma inversão das condições da educação e do relacionamento 
homoerótico, a fim de se estabelecer uma educação de cunho filosófico, ainda que 
sustentada pela ação de Eros. Espera-se, desse modo, demonstrar a conexão entre a 
erótica dos rapazes e a da dialógica platônica, visto que, após Sócrates questionar o 

1 Ao longo do trabalho, nos referimos apenas por Alcibíades para tratar do diálogo, conquanto ao 
tratar da personagem usaremos o adjetivo de jovem.

2 De acordo com Laércio (Livro III, 49-50), a nomeação dos diálogos se estabelecia a partir do nome 
da personagem; já o subtítulo informava o caráter da discussão desenvolvida no escrito.

3 A documentação é baseada na ordem de Trásilo (406 a.C.), que classifica os escritos de Platão 
como tetralogias, baseando-se nas escritas dos poetas e tragediógrafos. Dessa maneira, os 
diálogos são ordenados em nove tetralogias e em duas classes gerais, as quais são divididas em 
outras atribuições devido aos temas explorados em cada obra. Há ainda uma ordenação anterior 
dos diálogos, feita pelo gramático Aristófanes, que propõe a divisão das obras em trilogias. Cf. DL. 
Livro III, 62.

4 São atribuídos a essa classificação os diálogos: Segundo Alcibíades (ou Alcibíades Menor), Lísis, 
Teages e Laques.



72

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapá, Amapá, 2025.

conhecimento e a educação do jovem Alcibíades, é introduzida uma analogia acerca 
da visão como exemplo para a discussão da natureza do homem. A exposição do 
paradigma e da percepção da visão se desdobra a partir do tratamento da educação 
do jovem e de sua ambição em assumir sua vida política. Sócrates, ao tematizar 
sobre a vida e a educação políticas dos jovens atenienses em relação aos persas, 
demonstra novamente que as condições educativas, as quais o jovem Alcibíades 
admite serem suficientes para ocupar-se da sua carreira política, são, no entanto, 
ínfimas.

Sócrates chama a atenção do jovem acerca da ocupação da educação da 
alma por meio da descrição do oráculo de Delfos (124a, 128a, 129a e 132c), 
dado que a verdadeira educação dos jovens pode ser bem executada apenas se o 
erastés encontrar-se apaixonado pelo jovem (122b-d). Sendo assim, as condições 
estabelecidas entre a analogia do olho e os paradigmas da audição e da visão 
operam como uma engrenagem para a relação erótico-dialógica, isto é, firmada 
pelos papéis da paiderastía. Argumentamos que os papéis de erastés e erómenos 
recobrem os atributos da educação dos jovens, pois, mediante as posições definidas 
entre as personagens, identificamos a intenção de Sócrates em ser companhia do 
jovem. Tal companhia do filósofo é substancial para o êxito na carreira política do 
jovem Alcibíades, bem como relevante para visualizarmos a verdadeira face de seu 
“poder”: o cuidado da alma e a filosofia.

Sócrates como amante e Alcibíades como amado: o exercício da 
educação pederástica

οὐκοῦν καλῶς ἔχει οὕτω νομίζειν, ἐμὲ καὶ σὲ προσομιλεῖν ἀλλήλοις τοῖς λόγοις 
χρωμένους τῇ ψυχῇ πρὸς τὴν ψυχήν;

E não é mais belo pensar assim? Ao conversarmos um com o outro, eu e tu, 
servindo-nos de lógos, conectamos alma com alma? (Platão, Alcibíades I, 130d)5.

O Alcibíades pode ser dividido em três partes. A primeira parte (103a-104e) 
comporta o prólogo do diálogo, em que acompanhamos o encontro de Sócrates 
com o jovem Alcibíades. Nesse, Sócrates se anuncia como o primeiro erastés 
de Alcibíades, bem como aquele que não se afastou do jovem por conta de sua 
ambição e atitude em relação a outros erastai. Na segunda parte (106b-127b), 
acompanhamos uma conversa em que se faz ponderações sobre a educação política 

5 Tradução de Celso Vieira (2022). Todos os passos citados ao longo deste trabalho são dessa edição.



73

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapá, Amapá, 2025.

e o conhecimento do justo e do vantajoso. Sócrates se ocupa de longos discursos 
respeitantes à figura e função da educação dos persas, sobretudo no que toca à 
prática política, a fim de demonstrar ao jovem as “falhas” de sua educação e de seu 
intelecto (119b-124a)6. Subsequentemente, na terceira parte, vemos a discussão 
acerca do conhecimento de si e do cuidado de si, isto é, da natureza do homem 
(124b-135e). Podemos notar, de modo mais pormenorizado, que a argumentação 
socrática se desenvolve no campo da ética, em especial pelas suas considerações 
morais e psicológicas. 

Digno de menção é o fato de que, a essa altura, Sócrates dedica-se a pensar 
a ética aplicada ao homem político e aos seus deveres. Acontece que é desejo 
de Sócrates fazer com que o jovem Alcibíades cuide de si mesmo, dado que o 
propósito dele é o sucesso na carreira política, como é mencionado nos passos 
106c-d. Contudo, quando retornamos ao discurso sobre os persas e a sua educação 
política, vemos que a educação ateniense não ocupava um grande destaque na 
vida pública, a não ser quando era movida pelos erastai, que, estando apaixonados 
pelos eromenoi, buscavam iniciá-los em sua educação para a vida pública, conforme 
declara Sócrates:

Σωκράτης

[...] ὦ Ἀλκιβιάδη, καὶ τροφῆς καὶ παιδείας, ἢ ἄλλου ὁτουοῦν Ἀθηναίων, ὡς 
ἔπος εἰπεῖν οὐδενὶ μέλει, εἰ μὴ εἴ τις ἐραστής σου τυγχάνει ὤν.

Sócrates

[...] Alcibíades, é possível dizer que ninguém se preocupa com o nascimento, 
criação e até mesmo a educação, teus ou de outros atenienses, a menos 
que, porventura, alguém se apaixone por ti (Platão, Alcibíades I, 122b).

Convém notar que, nesse passo, Sócrates pontua novamente o tipo de 
relação que é referente aos conversantes, isto é, a paiderastía. O mesmo Sócrates 

6 De acordo com Denyer (2001, p. 7), a arrogância e o excesso de confiança acerca de sua educação 
e capacidade para com a vida política deixaria Alcibíades cego para as condições com que Sócrates 
apresenta a ele, desde a sua instrução ao cuidado consigo mesmo. Sócrates utiliza discursos longos 
a fim de propor a Alcibíades um engajamento maior durante a conversação, como se fosse um 
recurso da conversação dialógica. Assim, o comentário aos persas e macedônios encaminha-se 
para a necessidade de Alcibíades de cuidar-se e dedicar-se à educação político-filosófica proposta 
por Sócrates. Tal estratégia remonta a uma tática de persuasão do lógos feita pelo filósofo com o 
intuito de proporcionar um tratamento mais específico das questões anteriores apresentada ao 
seu interlocutor. Acerca da educação espartana ver: Marrou, 1973; Jaeger, 1994.



74

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapá, Amapá, 2025.

reafirma também os papéis que tanto ele quanto o jovem devem ocupar: este, de 
erómenos; aquele, de erastés. Como foi visto há pouco, Sócrates inicia o diálogo, em 
103a, colocando-se como o πρῶτος ἐραστής (prōtos erastés, “primeiro amante”) 
de Alcibíades e o único que permanece ao seu lado. Logo depois do extenso 
comentário à educação dos persas, Sócrates afirma que a preocupação com a 
educação de Alcibíades é estabelecida pelo seu papel de erastés. De fato, Sócrates 
argumenta, de modo sutil, que a educação de Alcibíades deve ser orientada por 
aquele que verdadeiramente a tem como objeto de preocupação, o erastés, que, 
no caso, é o próprio Sócrates. Vale comentar que Sócrates não é qualquer erastés: 
é o único que não abandonou o jovem, o qual, devido à sua arrogância, fez os 
demais desistirem de sua empreitada pedagógica. É Sócrates, portanto, quem 
teria a força necessária para educar o jovem. Em vista dessa afirmação, devemos 
considerar que o relacionamento definido pela pederastia se relacionava com os 
atributos cívicos e morais da pólis, marcando a passagem do jovem para a vida 
adulta, na qual se situava o status político ateniense7. Em outras palavras, essa 
forma de relacionamento é conjugada com uma homoafetividade junto de um ethos 
educativo. Contudo, a principal proposta socrática da educação do jovem Alcibíades 
reside, também, no exercício da filosofia, que é visto no imperativo do preceito 
délfico, dada a inversão do ethos de ensino e educação presentes.

A cena dramática do Alcibíades demonstra uma descrição do relacionamento 
homoerótico, mas também uma inversão dos valores do relacionamento entre os 
rapazes8. De acordo com Alcibíades, Sócrates, ao ser o primeiro a se aproximar dele, 
revelaria as condições pelas quais Sócrates se mantém ao seu lado, em posse de 
uma certa influência, esperando que o relacionamento e a conversa entre eles se 
desenvolvam. Observemos o passo a seguir: 

Σωκράτης

ὡς οὕτω γέ σοι ἔχει: οὔτ ̓ἐγένεθ ̓, ὡς ἔοικεν, Ἀλκιβιάδῃ τῷ Κλεινίου ἐραστὴς 
οὔτ ̓ἔστιν ἀλλ ̓ἢ εἷς μόνος, καὶ οὗτος ἀγαπητός, Σωκράτης ὁ Σωφρονίσκου 

7 Cf. Monoson, 1994, p. 262.

8 Conforme demonstra Denyer, Alcibíades, ao não ir ao encontro de Sócrates, demonstraria a força 
de sua ignorância. No entanto, é Sócrates que estabelece com o mais jovem o tipo de relação a ser 
desenvolvida. Em virtude dos discursos e da sua atenção ao mais novo, Sócrates distancia-se dos 
discursos elogiosos a fim de propor um exame das competências de seu amado, ao mesmo tempo 
em que faz um exame de seus próprios desejos. Assim sendo, “é interessante que Sócrates passe 
rapidamente ao ‘nós’ com Alcibíades (124c-e)” (Denyer, 2001, p. 90). E acrescenta: “Esse ‘nós’ é 
a expressão do discurso da ‘alma para a alma’.” Nesse sentido, é considerável que, no Alcibíades, 
a alternância entre o “eu” e o “tu” dê lugar a uma reciprocidade indicada pela primeira pessoa do 
plural (Soulez-Luccioni, 1974, p. 219).



75

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapá, Amapá, 2025.

καὶ Φαιναρέτης. [...] ὅτι μόνος ἐραστὴς ἦν σός, οἱ δ ̓ἄλλοι τῶν σῶν.

Sócrates

Tem para ti o seguinte. Provavelmente não havia, nem há, ninguém 
apaixonado por Alcibíades, filho de Clínais, além de um só, o estimado 
Sócrates, filho de Sofrônio e Fenarete. [...] Eu era o único apaixonado por 
ti, os outros se apaixonaram pelo que é teu (Platão, Alcibíades I, 131e).

Notamos, então, que a educação erótica se torna uma peça central no 
desenvolvimento do diálogo entre as personagens. Sócrates visa capturar a 
atenção do jovem oferecendo toda a sua presença às questões com as quais este se 
preocupa, bem como àquelas com as quais sobrepujou os demais erastaí que a ele 
se dirigiram. Todavia, a discussão entre as personagens concerne ao papel dialógico 
baseado na escuta, pois o “bom ouvinte” (ἀκούσῃ [...] μου, [...] προθύμως)9,  é aquele 
que está atento às perguntas e oferece respostas conforme a conversação sucede. 
Esta é a razão pela qual Sócrates permanece junto ao jovem e pretende estabelecer 
com ele uma relação mais íntima, dando-lhe o que os demais erastaí não puderam 
dar10. No que tange ao relacionamento homoerótico, podemos notar na passagem 
acima que Sócrates demonstra qual é o principal motivo do seu desejo em manter-
se junto a Alcibíades. Isto é, Sócrates era o único apaixonado pela sua alma, ao passo 
que os demais erastaí se apaixonaram pelo que era de Alcibíades: o seu nome, a sua 
juventude, a sua posse e a sua beleza. 

Decerto, o status do relacionamento estava conectado aos papéis político-
sociais de sua época. O relacionamento homoafetivo era conhecido por apresentar 
qualidades de tipo iniciático, promovendo a passagem do jovem para o círculo 
de dever da cidade, que então lhe fornecia a identidade de adulto. A educação 
erótica propiciava, portanto, o ethos necessário para o exercício da virtude política, 
conforme as convenções políticas e as condições determinadas de sociabilidade11. 

Cabia aos erastaí, cidadãos experientes e já pertencentes às esferas sociais, 

9 Cf. Alcibíades I, 104d7-9. O substantivo ἄκουσις (ákousis, “audição”) e o adjetivo πρόθυμος 
(próthumos, “que ouve atentamente”, “que ouve de bom grado”) marcam a condição e a posição na 
qual o jovem Alcibíades deva seguir diante da conversação. Cf. Denyer, 2001, p. 90-91.

10 De acordo com Proclo (In Alc. 128-129), Sócrates insiste em fornecer as condições para 
que Alcibíades saiba ouvir seus desejos, a fim de que ele aprenda a responder. Nesse sentido, 
as posições de ouvinte e de perguntador se fundem aos papéis de erastés e de erómenos pela 
promoção de uma relação mais íntima de educação entre ambos os presentes. Isso porque, de 
acordo com o próprio texto, a força do eros socrático reside na conversação que constrói uma 
reciprocidade entre os conversantes.

11 Cf. Marrou, 1973, p. 58-60; Davidson, 2007, p. 56.



76

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapá, Amapá, 2025.

oferecer aos eromenoí os meios necessários para inserção na vida pública, 
provendo-lhes as regras e os ensinamentos requeridos para tal ingresso. Os valores 
a que esses jovens aspiravam, isto é, a capacidade física e o desempenho cultural, 
somente poderiam ser alcançados na companhia de tais homens.

Monoson (1994, p. 202-204) argumenta que um dos objetivos desse ideal era 
produzir boas relações entre os concidadãos para o bem comum da cidade12. Por 
outro lado, Calame (2013, p. 87-88) observa que o principal objetivo e estrutura 
do relacionamento homoerótico repousava na formação da philía, perpetuando a 
cultura aristocrática e o ideal de identidade do cidadão ateniense.

Retomando as palavras de Sócrates sobre a presença do erastés13 na 
educação do erómenos, podemos notar que a construção de seu discurso envolve 
considerações respeitantes à virtude e à sabedoria, isto é, de sua obtenção por 
meio da relação educativa que evoca atrativos eróticos para ser realizada. De fato, 
no discurso de Sócrates (132a-e), são sumarizadas as disposições culturais que a 
prática pederástica ocupava na pólis e há um tom elogioso sobre ser a companhia 
do jovem Alcibíades, tal como ocorre também no prólogo (105a-106a)14.

Σωκράτης

ἀκούσῃ μὲν ἄρα μου, ὡς τὸ εἰκός, προθύμως, εἴπερ, ὡς φῄς, ἐπιθυμεῖς 
εἰδέναι τί διανοοῦμαι, καὶ ὡς ἀκουσομένῳ καὶ περιμενοῦντι λέγω.

Ἀλκιβιάδης

πάνυ μὲν οὖν: ἀλλὰ λέγε.

Σωκράτης

12  A autora se refere ao discurso fúnebre de Péricles narrado por Tucídides (Livro II, vv. 43.1), no 
qual o político evoca uma metáfora erótica para se referir aos concidadãos e ao cuidado da cidade. 
Essa imagem era cultivada pelo papel do cidadão que transmitiria uma ideia de masculinidade, 
principalmente pela descrição da virilidade e da glória que esses indivíduos manteriam ao cuidar 
da cidade.

13  Os erastaí eram homens a partir dos 25 anos de idade. Com o despontar da barba, o rapaz deixava 
de ter o estatuto de erómenos. Já adulto, poderia assumir o papel de erastés, mesmo depois do 
matrimônio. Cf. Percy, 1996, p. 69.

14  Davidson (2007, p. 6-7) demonstra que os discursos sobre a beleza do mais jovem desempenhavam 
uma função predeterminante no desenvolvimento da relação homoerótica, porquanto tais 
discursos ou eulogias transmitiam a força com que o desejo do mais velho poderia ser recebido 
pelo erómenos.



77

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapá, Amapá, 2025.

ὅρα δή: οὐ γάρ τοι εἴη ἂν θαυμαστὸν εἰ, ὥσπερ μόγις ἠρξάμην, οὕτω μόγις 
καὶ παυσαίμην.

Ἀλκιβιάδης

ὠγαθὲ λέγε: ἀκούσομαι γάρ.

Sócrates

É provável que me escutarás de coração se, como dizes, desejas saber o 
que me passa pela mente. Falo, portanto, a um ouvinte que persistirá.

Alcibíades

Certamente, mas fala!

Sócrates

Pensa bem... pois não seria espantoso se a dificuldade que tive para dar o 
primeiro passo for também a dificuldade de pôr um ponto final.

Alcibíades

Apenas fala, meu bom, pois escutarei! (Platão, Alcibíades I, 104d-e).

No contexto dramático do Alcibíades, não se deve desconsiderar que o modo 
dialógico de interlocução proposto por Sócrates é contraposto ao modo peculiar da 
interlocução pederástica tradicional, marcada pelos longos discursos produzidos 
pelo erastés como forma de conquista. Com essa prática, de fato, o jovem já estaria 
habituado. Como vimos, era comum que os erastaí compusessem diferentes tipos 
de discursos endereçados aos amados, os quais eram performados em simpósios e 
outros contextos da vida pública associados à formação dos jovens gregos (Ragusa, 
2017, p. 222). Vale lembrar que, no Lísis (204d-206a), Hipótales, erastés do jovem 
Lísis, compõe poemas, discursos e cantos para elogiar o seu favorito15. 

15  No caso do Alcibíades, porém, essa relação é feita de forma peculiar, como trópos dialético, ou 
seja, como interlocução realizada por meio de perguntas e respostas: “ὁ διαλεκτικός ἐρωτήσεσι 



78

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapá, Amapá, 2025.

Após Sócrates falar, o jovem Alcibíades destaca a forma excêntrica de seu 
discurso, a fim de compreender melhor qual seria a intenção da companhia 
de Sócrates. O jovem destaca que Sócrates aparenta estar mais cuidadoso ao 
ficar do seu lado (104d)16. É importante observar o uso do adjetivo superlativo 
ἐπιμελέστατα (epimeléstata, “cuidadoso”, “atento”), termo derivado de ἐπιμέλεια 
(epiméleia, “cuidado”, “atenção”)17, antecipando-se, assim, uma das noções 
centrais do diálogo. Fica evidente que a atenção do jovem Alcibíades é instigada 
pela curiosidade em conhecer o desejo de Sócrates, ao mesmo tempo em que 
reconheceria a atitude do mais velho em manter-se ao seu lado cuidadosamente e 
com esperança de que ele pudesse ouvi-lo. 

Nesta concepção que remonta ao tratamento do relacionamento homoerótico e 
da relação educativa desenvolvida no interior do texto do Alcibíades, notemos que, 
no passo supracitado, os adjetivos destacados capturam as qualidades da educação 
que Sócrates insiste em desenvolver com o jovem, qualificando assim tanto a sua 
maneira de discursar quanto a consequência da escuta do jovem. Como é descrito 
por Sócrates em 122b, a educação se torna uma medida de cuidado apenas quando 
o erastés traz o erómenos ao seu lado, a fim de orientá-lo para a vida civil. Para tanto, 
a educação tomava o espaço da oralidade com o propósito de construir e determinar 
o pensamento, a atitude e o status dos jovens atenienses. Vale lembrar que a prática 
pederástica, segundo a qual o erastés conquista o erómenos mediante a produção 
de discursos ofertados ao amado, aparece em passagens significativas do corpus 
platônico, como no prólogo de Lísis e no de Fedro, assim como no Banquete. No Lísis, 
em 206a-d, Sócrates solicita que Hipótales exponha os discursos que profere ao seu 
amado. No Fedro, por seu turno, há o discurso de Lísias. No Banquete, é apresentado 
o contexto pederástico do proferimento de elogios a Eros. Para Denyer (2001, p. 9), 
o Alcibíades é “um drama da sedução filosófica”. Vejamos o seguinte passo: 

Σωκράτης

ἀλλὰ χρὴ θαρρεῖν. εἰ μὲν γὰρ αὐτὸ ᾔσθου πεπονθὼς πεντηκονταετής, 

καὶ ἀποκρίσεσι τελειούμενος (ho dialektikós erotésesi kai apokrisesi teleioumenos” (“o dialético 
[é] aperfeiçoado por meio de pergunta e resposta”)(Proclo, In Alc. 170,5-10). Observe-se que 
essa será uma definição de diálogo, enquanto gênero literário, recorrente em diferentes fontes da 
Antiguidade

16 Cf. Albino, Prólogo 1, 147.16-19; Hermann, D.L. 3, 48; Prolegômenos 4, 14. 3-5.

17  A ἐπιμέλεια (epiméleia) é um dos temas de leitura do diálogo, pela qual são estabelecidos o sentido 
e a condição do “cuidado” trazido do preceito délfico. No entanto, as agenciações no texto do 
Alcibíades fazem uma segunda referência à forma porque sucede o relacionamento homoafetivo, 
bem como à dimensão educativa que Sócrates visa estabelecer com Alcibíades.



79

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapá, Amapá, 2025.

χαλεπὸν ἂν ἦν σοι ἐπιμεληθῆναι σαυτοῦ: νῦν δ᾽ ἣν ἔχεις ἡλικίαν, αὕτη 
ἐστὶν ἐν ᾗ δεῖ αὐτὸ αἰσθέσθαι.

Ἀλκιβιάδης

τί οὖν τὸν αἰσθανόμενον χρὴ ποιεῖν, ὦ Σώκρατες;

Σωκράτης

ἀποκρίνεσθαι τὰ ἐρωτώμενα, ὦ Ἀλκιβιάδη: καὶ ἐὰν τοῦτο ποιῇς, ἂν θεὸς 
θέλῃ, εἴ τι δεῖ καὶ τῇ ἐμῇ μαντείᾳ πιστεύειν, σύ τε κἀγὼ βέλτιον σχήσομεν.

Ἀλκιβιάδης

ἔσται ταῦτα ἕνεκά γε τοῦ ἐμὲ ἀποκρίνεσθαι.

Sócrates

Mas precisas manter a confiança. Se tivesses percebido isso aos cinquenta 
anos, que árduo seria cuidares de ti mesmo! Agora, no entanto, estás 
naquela época da vida em que tais coisas devem ser percebidas. 

Alcibíades

E o que preciso fazer para percebê-las, Sócrates? 

Sócrates

Responder a perguntas, Alcibíades. Fazendo isso, se deus quiser e tu 
confiares em minha adivinhação, nós dois receberemos melhorias. 

Alcibíades

Assim será, pelo menos no que concerne ao meu responder (Platão, 
Alcibíades I, 127e).



80

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapá, Amapá, 2025.

As posições de amado, ouvinte e de respondente parecem se fundir na persona 
dramática de Alcibíades, apontando o estabelecimento da função educativa 
imposta por Sócrates ao mais novo e demonstrando a necessidade do cuidado de 
si, evocado pelo filósofo durante a passagem do diálogo. Conforme o passo citado 
acima, o jovem está no momento propício para o cuidado de si, tendo em vista o seu 
desejo de ocupar-se da política, e requer, como companheiro na instrução filosófica, 
ninguém senão Sócrates:

No final das contas, ele quer estabelecer com o outro uma relação que no 
fundo não seja de igual para igual; — ele ainda quer que o interlocutor 
saiba que, em princípio, não deixa nenhuma parte de si fora da conversa: 
sua personalidade, sua história pessoal, devem ser acessíveis, em 
princípio, ao interlocutor (outra fonte de confiança que o outro deposita 
nele) (Rossetti, 2015, p. 222). 

A bem do desenvolvimento da relação, será necessário que o jovem Alcibíades 
ouça Sócrates e o acompanhe em uma relação mais íntima, pois somente assim 
estaria preparado para cuidar de si. Em outros termos: somente o erastés bem-
intencionado quanto à educação de seu amado poderia converter a sedução 
discursiva em uma espécie de exercício de cuidado. Dessa forma, Sócrates está 
preocupado em “seduzir” o jovem para a filosofia, ou para a vida filosófica. Em 
todo caso, é importante observar o nome δημεραστής (demerastés, “amante do 
povo”), utilizado em um tom cômico, bem como trágico, indigitando a persona 
de Alcibíades. Conforme afirma o próprio Sócrates, as almas conectam-se ao 
“conversarem e servirem-se de discursos”18. Nesse sentido, há de se notar que a 
presença de Sócrates, no papel de erastés, propicia ao jovem o melhor caminho para 
que ele possa conhecer sua alma e, dessa forma, cuidá-la da melhor maneira, que 
aqui deve ser entendida como aquela que se vale da força da filosofia. 

“Venha e veja”: o paradigma da visão e do autoconhecimento

καὶ μετὰ τοῦτο δὴ ὅτι ψυχῆς ἐπιμελητέον καὶ εἰς τοῦτο βλεπτέον

Por conseguinte, devemos cuidar da alma e observá-la (Platão, Alcibíades I, 
132c).

Após estabelecer a necessidade da educação dos jovens e da formação política 
com que o jovem deve ocupar-se, Sócrates o introduz ao preceito délfico a fim de 
fornecer a seu erómenos um “caminho” em torno das questões que são necessárias 

18  Cf. Alcibíades I, 130d; 131d.



81

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapá, Amapá, 2025.

ao homem, isto é, o γνῶθι σεαυτόν (gnothi seauton, “conhecimento de si”). Para 
Sócrates, é o cuidado de si que introduziria as condições pelas quais o homem pode 
exercer a filosofia, fazendo dessa uma atividade cotidiana, mesmo após o período 
de educação homoerótica. Para tanto, Platão promove um uso inventivo do verbo 
ὁράω (horáō, “visão”) enquanto uma expressão da visão: ἰδεῖν (ideîn, “imagem”), 
ὀφθαλμός (ophthalmós, “olhos”), ὄμμα (ómma, “visão”), ὄψις (ὄψις, “pupila”), 
κάτοπτρον (kátoptron, “espelho”), εἴδωλον (eídōlon, “reflexo”). São encontradas 
vinte e cinco ocorrências do léxico da visão ao longo de todo o diálogo. Aqui, 
convém aos nossos objetivos nos concentrarmos nos passos 132a e 134a. Vejamos, 
então, a primeira ocorrência:

Σωκράτης

ἐγώ σοι φράσω, ὅ γε ὑποπτεύω λέγειν καὶ συμβουλεύειν ἡμῖν τοῦτο τὸ 
γράμμα. κινδυνεύει γὰρ οὐδὲ πολλαχοῦ εἶναι παράδειγμα αὐτοῦ, ἀλλὰ 
κατὰ τὴν ὄψιν μόνον.

Sócrates

Permita-me expor o que eu suponho que a tal inscrição quer nos dizer e 
aconselhar. Os exemplos para tanto arriscarem ser escassos, talvez o único 
seja o caso da visão (Platão, Alcibíades I, 132a). 

Sócrates estabelece a visão como uma fonte de desenvolvimento do seu 
argumento principal, o τὸ γιγνώσκειν αὐτὸν ἑαυτόν (to gignoskein auton heauton, 
“o conhecer a si mesmo”)19, sendo o si mesmo o objeto, que é a alma. A visão se 
tornaria, nesse sentido, o meio para exercitar o preceito délfico e observá-lo 
(βλεπτέον, bleptéon). Tendo estabelecido previamente que a natureza do homem 
não é o corpo, mas sim a sua alma, e que ela o comanda (129e-130d), a conversação 
segue na busca por compreender o que seria “o si em si mesmo” como objeto a ser 
investigado e explorado pelos conversantes20 (130e-131b). O filósofo segue em sua 
exposição acerca da visão: 

Σωκράτης

19  Cf. Cármides, 165d.

20  Sócrates identifica que o conhecimento de si é um pré-requisito para conhecer a si mesmo. Dessa 
forma, sucede a conversação, de modo que se estabelece a visão como o “meio” para atingir tal 
conhecimento. Cf. Platão, Alcibíades I, 129b-130a.



82

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapá, Amapá, 2025.

ἐννενόηκας οὖν ὅτι τοῦ ἐμβλέποντος εἰς τὸν ὀφθαλμὸν τὸ πρόσωπον 
ἐμφαίνεται ἐν τῇ τοῦ καταντικρὺ ὄψει ὥσπερ ἐν κατόπτρῳ, ὃ δὴ καὶ 
κόρην καλοῦμεν, εἴδωλον ὄν τι τοῦ ἐμβλέποντος;

Sócrates

E já passou pela tua mente que o rosto de quem olha para dentro de um 
olho se manifesta no sentido inverso, tal qual um espelho? E ainda que 
chamamos de pupila aquela parte que reflete uma imagem em miniatura 
de quem se olha? (Platão, Alcibíades I, 133a). 

Após estabelecerem que a visão seria o melhor exemplo para compreender 
o preceito apolíneo, Sócrates segue com a conversação para descobrir a melhor 
maneira de aplicar tal ditado. De acordo com o que é expresso no passo acima, 
é preciso que olhemos para aquilo que possamos ver. Em outras palavras, é 
preciso olhar para aquilo com o que parecemos, ou aquilo que reflete as coisas 
que carregamos. O tratamento do exercício da visão elencado por Sócrates, nesse 
momento, consiste em conduzir o jovem Alcibíades para ocupar-se das coisas que 
ele possuiu. 

Observemos a resposta do jovem, em que há a descrição dessas superfícies 
como um κάτοπτρον (kátoptron, “espelho”) ou τε καὶ τὰ τοιαῦτα (te kai ta toiauta, 
“coisas semelhantes”). Para Denyer (2001, p. 231), a resposta de Alcibíades garante 
uma pequena “vitória” em torno da questão lançada por Sócrates. Ao indicar que a 
região é constituída por uma qualidade especular, o jovem parece estabelecer uma 
interpretação segundo a questão que lhe é lançada:  

No campo traçado pelas relações ambíguas, do visível e do invisível, da vida 
e da morte, da imagem e da realidade, da beleza e do horror, da sedução 
e da repulsa, este objeto de uso diário ocupa uma posição chave, de 
importância estratégica: para, na medida em que parece capaz de conjugar 
esses termos normalmente opostos, presta-se, mais do que qualquer 
outro, à problematização de todo o domínio de ver e de ser visto: o olho 
primeiro com a linha de luz que, na visão, dela emana como esse outro 
olho, essa pupila resplandecente que é o sol, estrela que tudo vê e que tudo 
torna visível, com o mesmo movimento, lançando seus raios, fonte de toda 
vida; o ser real, então com o seu duplo, seu reflexo, sua imagem pintada ou 
esculpida; e ainda a identidade de cada pessoa, o retorno sobre si mesmo 
e a projeção no outro, o fascínio erótico; finalmente, a fusão, no rosto do 
amado em quem, como num espelho, nos procuramos e nos perdemos, da 
beleza e da morte (Vernant, 1981, p. 101). 

Dessa maneira, podemos observar que a resposta de Alcibíades apresenta a 
condição pela qual o espelho e as coisas similares seriam uma das maneiras pelas 
quais é possível conhecermos a nós mesmos, isto é, por meio da sua função reflexiva. 



83

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapá, Amapá, 2025.

A seguir, Sócrates expõe que, assim como o espelho, o olho estaria entre os similares 
(132e; 133a). O jovem concorda com a sua metáfora, o que leva as personagens a 
afirmarem que o conhecimento se dá por meio de uma relação especular, isto é, de 
uma ação em que se olha a si mesmo por meio de outros olhos, o que habilita o 
conhecer-se a si mesmo, conforme o preconizado pelo ditado apolíneo. 

No Alcibíades, o paradigma da visão está relacionado com o conhecimento 
da alma que refletiria sua essência àquele que, porventura, estaria olhando no 
interior dos olhos de seu companheiro. A visão mostra-se, portanto, como um dos 
caminhos para o conhecimento. A passagem do espelho e de sua função no texto do 
Alcibíades vai ao encontro da conversação presente no diálogo Fedro, reproduzida 
por Sócrates e o personagem homônimo. Sobre a atividade especular da visão, o 
filósofo afirma que: 

Σωκράτης

[...] ἔδυ, ἡ δ᾽ ἀπομεστουμένου ἔξω ἀπορρεῖ: καὶ οἷον πνεῦμα ἤ τις ἠχὼ ἀπὸ 
λείων τε καὶ στερεῶν ἁλλομένη πάλιν ὅθεν ὡρμήθη φέρεται, οὕτω τὸ τοῦ 
κάλλους ῥεῦμα πάλιν εἰς τὸν καλὸν διὰ τῶν ὀμμάτων ἰόν, ᾗ πέφυκεν ἐπὶ 
τὴν ψυχὴν ἰέναι ἀφικόμενον καὶ ἀναπτερῶ;

Sócrates

[...] Do mesmo modo que o sopro ou um som reflectido por um corpo 
sólido e resistente, também as emanações da Beleza, entrando pelos olhos, 
através dos quais se reflectem, atingem a alma (Platão, Fedro, 255d). 

Tanto no Alcibíades como no Fedro, a visão de um sujeito é referida como 
um espelho que pode transmitir a verdadeira face de seu acompanhante, que, 
neste caso, é o erastés21. É através da visão que o erómenos enxergaria no seu 
acompanhante as condições necessárias para a sua educação, de modo que, ao estar 
ao seu lado em uma conversação, é possível conhecer a sua verdadeira forma. No 

21 Em 130d-e, Sócrates afirma que, ao colocar-se diante de Alcibíades por meio da dialógica, 
estaria colocando-se diante da alma, pois, como já fora referido acima, aqueles que seguem 
em conversação dialógica empreendem um intercurso entre almas. Dessa maneira, a visão e a 
verdadeira face a que nos referimos é a imagem produzida no interior do olho, isto é, na alma. 
Decerto que a analogia traçada por Platão no texto do Alcibíades exprime as condições pelas quais 
a atividade do conhecimento de si seja uma atividade especular, porquanto estaria coligada às 
relações homoeróticas. No que concerne a essa relação, a virada argumentativa de Sócrates sobre 
os sentidos e as suas funções para o exercício da filosofia podem ser aproximados por meio da 
função do diálogo, isto é, a conversação, que performa o transacional e o interacional. Sobre a 
dimensão transacional e interacional do diálogo, cf. Desclos, 2001, p. 82.



84

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapá, Amapá, 2025.

início do diálogo, Sócrates demonstra que é preciso que o jovem Alcibíades o ouça 
atentamente para que ambos possam seguir a conversa sem outras interrupções. 
Nesse momento, Sócrates prossegue na tentativa de fornecer ao jovem os 
instrumentos exigidos para formar o cuidado de si e o olhar a si mesmo por meio 
de seu erastés. 

Vejamos o seguinte passo: 

Σωκράτης

ἆρ᾽ οὖν, ὦ φίλε Ἀλκιβιάδη, καὶ ψυχὴ εἰ μέλλει γνώσεσθαι αὑτήν, εἰς ψυχὴν 
αὐτῇ βλεπτέον, καὶ μάλιστ᾽ εἰς τοῦτον αὐτῆς τὸν τόπον ἐν ᾧ ἐγγίγνεται ἡ 
ψυχῆς ἀρετή, σοφία, καὶ εἰς ἄλλο ᾧ τοῦτο τυγχάνει ὅμοιον ὄν;

Ἀλκιβιάδης

ἔμοιγε δοκεῖ, ὦ Σώκρατες.

Sócrates

Então, amigo Alcibíades, também no caso de uma alma que almeja 
conhecer a si mesma, ela deve olhar para uma alma como ela é, ademais, 
para aquele lugar dela onde ocorre a excelência da alma, a sabedoria, e 
também qualquer outra coisa onde isso acontece de ser igual? 

Alcibíades

Na minha opinião, sim, Sócrates (Platão, Alcibíades I, 133b). 

Na citação, a imagem feita por Sócrates respeitante à alma refletida pelo olhar 
apresenta o elemento da visão enquanto uma ação dialógica, pois o exercício da 
visão requer um sujeito que vê e um objeto visto. Desse modo, invocando uma 
relação de semelhança, na qual a alma, ao olhar para outra alma, vê a si mesma 
e assim conhece a si mesma. Nesse sentido, a visão da alma invoca no amado as 
direções e sensações às quais ele deve equiparar-se, de modo que possa, então, 
conhecer a si22. Dessa forma, é sempre necessário olhar para a alma a fim de 

22 Dixsaut (2017), ao tratar da natureza da alma, arrola as condições pelas quais a alma porta-se 
como um espectro das sensações do corpo que performa um movimento. Sendo assim, a visão 
seria uma sensação privilegiada por permitir a reflexão da alma. Cf. República, 523d.



85

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapá, Amapá, 2025.

conhecer e diferenciar as coisas que são para o corpo das coisas que são para a 
alma (130e). Na referida passagem, Sócrates propõe haver uma relação da visão 
com o exercício do preceito délfico, ao mesmo tempo em que procura estabelecer 
uma relação entre ψυχῆς (psychês, “alma”), ἀρετή (areté, “excelência”) e σοφία 
(sophía, “sabedoria”). É, contudo, na resposta de Sócrates e de Alcibíades que 
resplandece o paradigma da visão enquanto um movimento de apreensão dos 
conhecimentos e do cuidado de si, que é permanentemente desenvolvido na relação 
entre erastés e erómenos. Platão entende que a visão é o único caso de referência 
para o exercício do preceito. Seguramente, essa relação investe na experiência que a 
maioria dos jovens acessava antes de ocuparem-se com os deveres da pólis e serem 
reconhecidos como cidadãos. 

Merker (2003, p. 27) observa que a teoria ocular de Platão, sobretudo no 
texto do Alcibíades, faz jus a um tipo de exercício prático da filosofia, visto que é 
no interior do texto que Platão tipifica as condições com as quais a visão fornece 
uma forma expressiva do conhecimento de si, isto é, a alma. A teoria platônica da 
visão não é simplesmente uma teoria fisiológica que explica o mecanismo de uma 
sensação. A visão é uma visão da alma divina encarnada em um corpo humano; sua 
encarnação é um exílio que resulta numa certa queda, como é exposto de forma 
mítica no Fedro (248c-d), ou que constitui uma prova destinada a fazer com que 
a alma mereça a morada celestial. Segundo o Timeu (41d-42d), nessa situação 
humana, a alma é dotada de órgãos sensíveis que permitem a sua previsão e a sua 
hegemonia (44d-45b). Nesse sentido, a visão, em particular, abre a possibilidade 
de uma orientação da alma tanto para as revoluções celestes e divinas, às quais ela 
deve tornar-se semelhante (47c), quanto para os simulacros. Portanto, a teoria da 
visão preocupa-se não só com questões éticas, senão também com ontológicas e 
epistemológicas.

O propósito do diálogo Alcibíades é qualificar a visão como o principal 
paradigma que se conecta ao preceito apolíneo. Nesse contexto, será Sócrates quem 
assumirá a figura do amante qualificado para cuidar de Alcibíades e exercitá-lo 
antes de ele se apresentar na assembleia ateniense. Em segundo lugar, a referência 
ao olho (ὀφθαλμός, [ophthalmós]) como uma superfície reflexiva tal qual um 
espelho (κάτοπτρον, [kátoptron]) é o que exerce a capacidade de materializar 
o intercurso erótico-filosófico entre os amantes, e assim tipificar a atividade 
filosófica, cuja conversação é oferecida através de perguntas e respostas. Proclo 
(In Alc. 170,5-10) define o gênero dialético (ὁ διαλεκτικός, [ho dialektikós]) como 
um “trópos tôn lógon”, que consiste em uma articulação de perguntas e respostas, 
“ἐρωτήσεσι καὶ ἀποκρίσεσι” (erotésesi kai apokrísesi). Nessa articulação, a 



86

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapá, Amapá, 2025.

linguagem se torna um meio pelo qual o interlocutor é movido a estar atento 
e a acompanhar o desenvolvimento do discurso, bem como o seu curso. Esse 
trópos específico corresponde, portanto, a um dos modos particulares de ação da 
personagem Sócrates. Vale notar que, desde as Nuvens (vv. 340-345) de Aristófanes, 
temos indicações claras da função discursiva desempenhada por Sócrates, que é, 
com frequência, posto na posição de perguntador. Essas indicações são importantes 
em virtude de assinalarem as condições pelas quais Sócrates administra o lógos, de 
maneira muito próxima àquela com que é retratado nos diálogos platônicos. 

Considerações finais

A investigação sobre os paradigmas da visão no Primeiro Alcibíades foi 
realizada por meio da questão da educação (paidéia) do erómenos, enfocando a 
atitude do erastés em ocupar-se da transmissão dos costumes da pólis enquanto 
o mais jovem se encontra ao seu lado e lhe dá atenção com a sua escuta e a sua 
companhia. A dialógica colocada em cena no diálogo reúne o paradigma da visão, a 
qual surge como um caminho fundamental para a relação homoerótica, exercida em 
vista do preceito délfico. Toda ação socrática é desenvolvida no sentido de fazer que 
Alcibíades o ouça e veja as qualidades necessárias e ideais para a sua própria vida. 

A escuta é uma condição para a dialogicidade, a qual só se realiza por 
intermédio da relação entre as almas que permitem serem vistas e cuidadas, bem 
como são habilitadas para ver e cuidar. Apaixonado, portanto, pela alma de seu 
erómenos, o erastés age como um intermediador dos conhecimentos que lhe são 
necessários. E, com efeito, assim procede Sócrates ao evocar a visão no intuito 
de ter Alcibíades em sua companhia, vide o fato de encontrarmos no texto do 
Alcibíades o movimento erótico de forma constante (ἐρᾶν, [erân], 124 b5; ἐραστής, 
[erastés], 103a2, b4; 104с3, c5, 122b8, 123d7). Todas as outras ocorrências estão 
concentradas em 131c-d (ἐρᾶν [erân], 131c9, c11, d1; ἐρασθῆναι [erasthêmai], 
131c6; ἐραστής [erastés], 131c5, e2, e10). Sendo assim, a erótica é, seguramente, 
um recurso para a iniciação de Alcibíades à filosofia e à relação amorosa e 
educativa descrita pela dramaticidade do encontro das personagens e do enredo 
do diálogo. Essa mesma erótica é responsável por qualificar o desejo de Sócrates 
em acompanhar o jovem, o qual, por sinal, inclina-se à alma, e não ao corpo, de 
Alcibíades.

Partindo dessa relação, Sócrates pretende demonstrar que, devido aos 
recursos que Alcibíades conservou ao encontrar-se com seus demais erastaí, não 
lhe foi possível conhecer-se a si mesmo e nem se ter visto perante o espelho da 
alma daqueles que o amavam. No entanto, é através do encontro com Sócrates 



87

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapá, Amapá, 2025.

que o jovem, então, poderá se ver refletido pelos olhos de seu erastés. A visão, por 
conseguinte, permitiria que ambos os presentes no relacionamento buscassem 
aperfeiçoar-se de acordo com o que lhes fora transmitido pelo olhar um do outro, 
que se assemelha ao divino, isto é, à alma. Entendemos a metáfora do olho/espelho 
como uma admoestação para a filosofia, uma vez que Sócrates, na condição de 
amante, refere-se ao movimento do Eros filosófico ao traçar a imagem da alma 
no olho/espelho do amado e do amante. Nesse sentido, Sócrates continua a 
demonstrar a necessidade de sua companhia ao lado de Alcibíades e a maneira 
porque essa companhia poderia beneficiá-lo em sua empreitada política23. 

 

23 Para Ferguson (2019), a “excelência” é o principal objetivo tratado na metáfora, dado que, ao 
saber o que são e de que maneira podem conhecer a si mesmos, tanto o erastés quanto o erómenos 
podem alcançar um certo aperfeiçoamento. Assim, o autoconhecimento é trazido como um 
exemplo para nomear a pouca educação que Alcibíades havia recebido de seus familiares e da 
cidade. Será somente em contato com o erastés que o erómenos poderá reconhecer os estados da 
sua alma e cultivar o cuidado de si mesmo.



88

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapá, Amapá, 2025.

Referências Bibliográficas

BELS, J. Du soin de l’âme au soin du corps. Revue des Études Grecques, t. 100, f. 475-476, p. 129-132, 
1987.

BRUSCHWING, J. A desconstrução do “conhece-te a ti mesmo” no Alcibíades Maior. In: Estudos e 
exercícios de filosofia grega. Organização de Claúdio William Veloso; tradução de Cláudio William 
Veloso et al. Rio de Janeiro; São Paulo: Ed. PUC-Rio; Loyola, 2009. 

CALAME, Claude. Eros na Grécia antiga. Tradução de Isa Etel Kopelman. São Paulo: Perspectiva, 
2013.

CANDIDO, Maria Regina. Pederastia: ritual de passagem na formação do jovem cidadão ateniense. 
In: ESTEVES, A. M., AZEVEDO, K. T., FROHWEIN, F. (Ed.) Homoerotismo na Antiguidade Clássica. 2. ed. 
Rio de Janeiro: UFRJ, 2016. 

DAVIDSON, J. Courtesans and Fishcakes: the consuming passions of classical Athens. London: Fontana 
Press, 1997.

______. Dover, Foucault and Greek Homosexuality: Penetration and the Truth of Sex. Past & Present, n. 
170, p. 3-51, 2001.

______. The Greeks and Greek love: a bold new exploration of the ancient world. New York: Random 
House, 2007.

DENYER, Nicholas (org.). Plato. Alcibiades. Cambridge: Cambridge University Press, 2001.

______. Mirrors in James 1: 22-25 and Plato, Alcibiades 132c-133c. Tyndale Bulletin, v. 50, n. 2, p. 237-
240, 1999.

DESCLOS, M. L. L’interlocuteur anonyme dans les dialogues de Platon. In: COSSUTTA, F.; NARCY, M. 
La forme dialogue chez Platon. Évolution et réceptions. Grenoble: Jérôme Million, 2001. 

______. Le renard dit au lion… (Alc. majeur 123a), ou Socrate à la manière d’Ésope. In: CASSIN, B; 
LABARRIÈRE, J-L (org.). L’Animal dans l’Antiquité. Paris: Vrin, 1997. 

DIXSAUT, Monique. Platão e a questão da alma. Tradução de Cristina de Souza Agostini. São Paulo: 
Paulus, 2017.

FERGUSON, Daniel. Self-knowledge in the Eye-Soul Analogy of the Alcibiades. Phronesis, v. 64, n. 4, p. 
369-391, 2019.

GOLDIN, Owen. Self, Sameness, and Soul in Alcibiades I and the Timaeus. Freiburger Zeitschrift für 
Philosophie Und Theologie, v. 1-2, n. 40, p. 5-19, 1993. 

HAVELOCK, E. A. Why was Socrates tried? In.: WHITE, M. E. Studies in Honour of Gilbert Norwood. 
The Phoenix, Supplementary volume I. Toronto: University Press, 1952. 

MARROU, H. I. História da educação na Antiquidade. Tradução de Mário Leônidas Casanova. São 
Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1973.

MERKER, A. La vision chez Platon et Aristote. Sankt Augustin: Academia Verlag, 2003.

MONOSON, S. S. Citizens as Erastes: Erotic Imagery and the Idea of Reciprocity in Periclean Funeral 
Oration. Political Theory, v. 22, n. 2, p. 253-276, 1994.

PEREIRA, Reina Marisol Troca; DIÓGENES LAÉRCIO. Vidas e Doutrinas dos Filósofos Ilustres. Livro 
III: Platão - Notas Introdutórias. Anais de Filosofia Clássica, v. 27, p. 372-414, 2020.

PLATÃO. Alcibiade. Tradução de Chantal Marboeuf e Jean-François Pradeau. Paris: Flammarion, 
1999.



89

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapá, Amapá, 2025.

______. Alcibíades I ou Conhece-te a ti mesmo. Tradução, apresentação, guia de leitura e notas Celso 
Vieira; introdução de Julia Annas. São Paulo: Penguin-Companhia das Letras, 2022.

______. Fedro ou da Beleza. Tradução e Notas de Pinharanda Gomes. 6 ed. Lisboa: Guimarães Editores, 
2000.

______. Lysis; Symposium; Gorgias. Tradução de W. R. M. Lamb. Harvard University Press: Cambridge, 
1952.

______. Phédon. Introduction, traduction et notes de Monique Dixsaut. Paris: GF, 1991.

PROCLO. Sur le premier Alcibiade de Platon. Tome II. Tradução de A. Ph. Segonds. Paris: Les Belles 
Lettres, 1985. 

RENAUD, F. La connaissance de soi dans l’Alcibiade Majeur et le commentaire d’Olympiodore. Laval 
théologique et philosophique, v. 65, n. 2, p. 363-378, 2009.

ROSSETTI, L. O Diálogo Socrático. São Paulo: Paulus, 2015. 

SOULEZ-LUCCIONI, A. Le paradigme de la vision de soi-même dans l’Alcibiade Majeur. Revue de 
métaphysique et de morale, v. 79, p. 196-222, 1974.

SVENBRO, J. Phrasikleia: an anthropology of reading in ancient Greece. Cornell: Universidade de 
Cornell, 1993.

VERNANT, J-P. L’individu, la mort, l’amour: soi-même et l’autre en Grèce ancienne. Paris: Gallimard, 
1989.

WELLMANS, R.R. Socrates and Alcibiades: The Alcibiades Major. History of Education Quarterly, v. 6, 
n. 4, p. 3-21, 1966.

WHOL, V. The eye of the beloved: opsis and Eros in socratic pedagogy. In: JOHSON, Marguerite; 
TARRANT, Harold. Alcibiades and the Socratic Lover-Educator. England: Bristol Classical Press, 2012. 




