Os olhos da alma: o paradigma da visao no
primeiro Alcibiades de Platiao

Joao Ulisses de Sousa Viturino *

Recebido em setembro de 2025. Aceito em outubro de 2025.

Resumo: O objetivo deste trabalho é delinear o paradigma da visdo, enquanto elemento da dialégica
erdtica presente no dialogo platonico Primeiro Alcibiades, concernindo a introdugdo do exercicio da
visdo como um paradigma para o exercicio do preceito délfico do “Conhece-te a ti mesmo”, proferido
por Sécrates ao seu companheiro Alcibiades. Trata-se de uma analise dos elementos que perpetuam
o relacionamento entre erastés e erémenos e a sua relagdo com os papéis de respondente e de
perguntador como principio da educagdo erdtica. Segue-se, entdo, a exposicdo de Socrates, na qual
se delimita a sua funcdo enquanto erastés de Alcibiades (122b). Na segunda se¢io, discutiremos a
func¢do do paradigma da visdo e do exercicio do conhecimento de si a partir dos passos 132a-133b,
em que Socrates apresenta o exercicio da visdo para o conhecimento de si (da alma), ao mesmo tempo
em que propde a atividade especular da visdo como uma analogia para a relacdo pederastica. Apesar
disso, objetiva-se apresentar a fun¢io do paradigma em relagdo a educacio erética-dialdgica e para
o exercicio da filosofia.

Palavras-chave: Erética; Primeiro Alcibiades; Platiao; Discurso.

Abstract: The aim of this paper is to outline the paradigm of sight as a component of the erotic-
dialogical method in the Platonic dialogue First Alcibiades - especially as an introduction of the
exercise of sight as a paradigm for practicing the Delphic precept of “Know thyself”, as articulated
by Socrates to his companion Alcibiades, of whom the dialogue is homonymous. The paper seeks
to analyze the elements that sustain the relationship between erastés and erémenos and how this
relates to the roles of respondent and questioner as a foundational of the erotic education. Next, we
examine Socrates’ exposition at 122b, where he defines his role as Alcibiades’ erastés. In the second
section, we explore the function of the paradigm of vision in the exercise of self-knowledge, beginning
at 132a-133b, where Socrates introduces the act of seeing as a metaphor for self-knowledge (of the
soul), while simultaneously proposing the specular nature of vision as an analogy for the pederastic
relationship. Ultimately, the goal is to present the function of this paradigm as a mechanism for erotic-
dialogical education and the practice of philosophy.

Keywords: Erotica; First Alcibiades; Plato; Discourse.

* Graduado em Pedagogia na Universidade Federal Fluminense (UFF). Mestre em Filosofia pela
Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFR]). Doutorando em Filosofia pela Universidade Federal
Rural do Rio de Janeiro (UFRR]). E-mail: julisses.v@gmail.com; ORCID: https://orcid.org/0000-
0003-1189-1390.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 70-89, Macap4, Amap4, jan-jun. 2025.



71

Introducao

O dialogo Primeiro Alcibiades, ou Alcibiades Maior', gozou de um longo status
de importancia na Antiguidade Tardia, sobretudo no que se referiria a ordem de
leitura e de estudos da filosofia de Platdo, visto que comportaria as condigdes
essenciais para que os estudiosos se aproximassem dos temas e das questdes
relativas a autoria platonica. O didlogo recebe, entdo, o subtitulo “Da natureza do
homem”, que busca definir e organizar o escopo da obra, tendo em vista a discussao
entre os personagens Socrates e o jovem Alcibiades, cujo nome fornece o titulo do
dialogo? Dibgenes Laércio (Livro III, 49-50), ao biografar a vida de Platao, cataloga
os trinta e cinco dialogos escritos pelo fildsofo por dois modos principais, a saber:
o expositivo e o investigativo®. No que concerne ao Primeiro Alcibiades, Dibgenes
insere-o no grupo de didlogos maiéuticos’, corrente pertencente aos didlogos de
exercicio, pois buscam demonstrar as condi¢des necessarias em torno do exercicio
da filosofia. No que, segundo o autor, diria respeito aos atributos com os quais
se faz uma indagacao e que, em seguida, passa para o exercicio dessa indagacao,
destacando-se a discussdo das opinides e de seus conhecimentos, de modo que
o termo palevTIkOG (maiuétikos) seria respeitante ao processo de aquisicido e
construc¢do do conhecimento. De outro modo, conforme Sdcrates tipifica no didlogo
Teeteto (149a-150e), esse termo relacionar-se-ia com o “parto” das ideias.

Nossa analise do Alcibiades vigora a partir dos comentarios acerca das
fungdes e da relagdo homoerotica apresentada pelas personagens, de modo que se
apresenta como um expoente para a formacao do personagem Alcibiades. No que
tange ao tratamento da produgdo e da recep¢do do discurso, propomos que, no texto
do Alcibiades, ha uma inversao das condi¢gdes da educacao e do relacionamento
homoerotico, a fim de se estabelecer uma educac¢do de cunho filoséfico, ainda que
sustentada pela a¢do de Eros. Espera-se, desse modo, demonstrar a conexao entre a

erética dos rapazes e a da dial6gica platonica, visto que, apo6s Sécrates questionar o

1 Ao longo do trabalho, nos referimos apenas por Alcibiades para tratar do didlogo, conquanto ao
tratar da personagem usaremos o adjetivo de jovem.

2 Deacordo com Laércio (Livro Il1, 49-50), a nomeagdo dos didlogos se estabelecia a partir do nome
da personagem; ja o subtitulo informava o carater da discussdo desenvolvida no escrito.

3 A documentagdo é baseada na ordem de Trasilo (406 a.C.), que classifica os escritos de Platdo
como tetralogias, baseando-se nas escritas dos poetas e tragediégrafos. Dessa maneira, os
didlogos sdo ordenados em nove tetralogias e em duas classes gerais, as quais sdo divididas em
outras atribui¢des devido aos temas explorados em cada obra. Ha ainda uma ordenac¢ao anterior
dos dialogos, feita pelo gramatico Arist6fanes, que propde a divisdo das obras em trilogias. Cf. DL.
Livro III, 62.

4 Sao atribuidos a essa classificacao os didlogos: Segundo Alcibiades (ou Alcibiades Menor), Lisis,
Teages e Laques.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapa, Amapa, 2025.



72

conhecimento e a educac¢do do jovem Alcibiades, é introduzida uma analogia acerca
da visdo como exemplo para a discussao da natureza do homem. A exposicao do
paradigma e da percepgao da visdo se desdobra a partir do tratamento da educacgao
do jovem e de sua ambicdo em assumir sua vida politica. Sécrates, ao tematizar
sobre a vida e a educagdo politicas dos jovens atenienses em relagdo aos persas,
demonstra novamente que as condi¢des educativas, as quais o jovem Alcibiades
admite serem suficientes para ocupar-se da sua carreira politica, sdo, no entanto,
infimas.

Socrates chama a atencao do jovem acerca da ocupagdo da educacdo da
alma por meio da descricdo do oraculo de Delfos (124a, 128a, 129a e 132c),
dado que a verdadeira educacao dos jovens pode ser bem executada apenas se o
erastés encontrar-se apaixonado pelo jovem (122b-d). Sendo assim, as condicdes
estabelecidas entre a analogia do olho e os paradigmas da audicdo e da visao
operam como uma engrenagem para a relacao erdtico-dialdgica, isto é, firmada
pelos papéis da paiderastia. Argumentamos que os papéis de erastés e erémenos
recobrem os atributos da educacdo dos jovens, pois, mediante as posi¢des definidas
entre as personagens, identificamos a intencdo de Socrates em ser companhia do
jovem. Tal companhia do filésofo é substancial para o éxito na carreira politica do
jovem Alcibiades, bem como relevante para visualizarmos a verdadeira face de seu
“poder”: o cuidado da alma e a filosofia.

Socrates como amante e Alcibiades como amado: o exercicio da
educacgao pederdstica

0UKOUV KaA&G Exel oUTw vouilety, éue kal o€ TPoooUIAETV aAAAoLg Tolg Adyolg

Xpwpgvous Tfj Yuxi] Tpog v Ypuxijv;

E ndo é mais belo pensar assim? Ao conversarmos um com o outro, eu e tu,

servindo-nos de I6gos, conectamos alma com alma? (Platdo, Alcibiades I, 130d)°.

O Alcibiades pode ser dividido em trés partes. A primeira parte (103a-104e)
comporta o prélogo do didlogo, em que acompanhamos o encontro de Sécrates
com o jovem Alcibiades. Nesse, Sécrates se anuncia como o primeiro erastés
de Alcibiades, bem como aquele que ndo se afastou do jovem por conta de sua
ambicdo e atitude em relacdo a outros erastai. Na segunda parte (106b-127b),

acompanhamos uma conversa em que se faz ponderacdes sobre a educagao politica

5 Tradugdo de Celso Vieira (2022). Todos os passos citados ao longo deste trabalho sdo dessa edicao.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapa, Amapa, 2025.



73

e o conhecimento do justo e do vantajoso. Socrates se ocupa de longos discursos
respeitantes a figura e fun¢do da educacdo dos persas, sobretudo no que toca a
pratica politica, a fim de demonstrar ao jovem as “falhas” de sua educagdo e de seu
intelecto (119b-124a)° Subsequentemente, na terceira parte, vemos a discussao
acerca do conhecimento de si e do cuidado de si, isto é, da natureza do homem
(124b-135e). Podemos notar, de modo mais pormenorizado, que a argumentacao
socratica se desenvolve no campo da ética, em especial pelas suas consideragdes
morais e psicologicas.

Digno de mencdo é o fato de que, a essa altura, Socrates dedica-se a pensar
a ética aplicada ao homem politico e aos seus deveres. Acontece que é desejo
de Socrates fazer com que o jovem Alcibiades cuide de si mesmo, dado que o
propdsito dele é o sucesso na carreira politica, como é mencionado nos passos
106c-d. Contudo, quando retornamos ao discurso sobre os persas e a sua educagdo
politica, vemos que a educacao ateniense ndo ocupava um grande destaque na
vida publica, a ndo ser quando era movida pelos erastai, que, estando apaixonados
pelos eromenoi, buscavam inicia-los em sua educacao para a vida publica, conforme

declara Socrates:

TwKkpdTng

n o

[..] & AAKIBLESY, Kol TpoTis kai Tandeiag, fj GAAov dTovoTY ABnvainy, Mg
émog elmelv 008evi pédey, el un el TIg £pacTi)g Gov TUYXAVEL V.

Socrates

[...] Alcibiades, é possivel dizer que ninguém se preocupa com o nascimento,
criacdo e até mesmo a educacdo, teus ou de outros atenienses, a menos
que, porventura, alguém se apaixone por ti (Platdo, Alcibiades I, 122b).

Convém notar que, nesse passo, Socrates pontua novamente o tipo de

relacdo que é referente aos conversantes, isto é, a paiderastia. O mesmo Socrates

6 Deacordo com Denyer (2001, p. 7), a arrogancia e o excesso de confianca acerca de sua educagao
e capacidade para com a vida politica deixaria Alcibiades cego para as condi¢gdes com que Socrates
apresenta a ele, desde a sua instruc¢do ao cuidado consigo mesmo. Sécrates utiliza discursos longos
a fim de propor a Alcibiades um engajamento maior durante a conversagio, como se fosse um
recurso da conversacdo dialogica. Assim, o comentdrio aos persas e macedonios encaminha-se
para a necessidade de Alcibiades de cuidar-se e dedicar-se a educagio politico-filoso6fica proposta
por Socrates. Tal estratégia remonta a uma tatica de persuasio do ldgos feita pelo fildsofo com o
intuito de proporcionar um tratamento mais especifico das questdes anteriores apresentada ao
seu interlocutor. Acerca da educacgdo espartana ver: Marrou, 1973; Jaeger, 1994.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapa, Amapa, 2025.



74

reafirma também os papéis que tanto ele quanto o jovem devem ocupar: este, de
erémenos; aquele, de erastés. Como foi visto ha pouco, Sdcrates inicia o didlogo, em
103a, colocando-se como o0 TP®TOG £pacTnS (protos erastés, “primeiro amante”)
de Alcibiades e o Unico que permanece ao seu lado. Logo depois do extenso
comentario a educagdo dos persas, Sécrates afirma que a preocupagdo com a
educacdo de Alcibiades é estabelecida pelo seu papel de erastés. De fato, Socrates
argumenta, de modo sutil, que a educacdo de Alcibiades deve ser orientada por
aquele que verdadeiramente a tem como objeto de preocupacgdo, o erastés, que,
no caso, é o proprio Sécrates. Vale comentar que Sdcrates nao é qualquer erastés:
€ 0 Unico que ndo abandonou o jovem, o qual, devido a sua arrogancia, fez os
demais desistirem de sua empreitada pedagégica. E Sécrates, portanto, quem
teria a forga necessaria para educar o jovem. Em vista dessa afirmacao, devemos
considerar que o relacionamento definido pela pederastia se relacionava com os
atributos civicos e morais da pdlis, marcando a passagem do jovem para a vida
adulta, na qual se situava o status politico ateniense’. Em outras palavras, essa
forma de relacionamento é conjugada com uma homoafetividade junto de um ethos
educativo. Contudo, a principal proposta socratica da educacdo do jovem Alcibiades
reside, também, no exercicio da filosofia, que é visto no imperativo do preceito
délfico, dada a inversdo do ethos de ensino e educagdo presentes.

A cena dramatica do Alcibiades demonstra uma descri¢do do relacionamento
homoerético, mas também uma inversido dos valores do relacionamento entre os
rapazes®. De acordo com Alcibiades, Socrates, ao ser o primeiro a se aproximar dele,
revelaria as condi¢cOes pelas quais Socrates se mantém ao seu lado, em posse de
uma certa influéncia, esperando que o relacionamento e a conversa entre eles se

desenvolvam. Observemos o passo a seguir:

TwkpdTng

Ty

®G oUTw YE ooLéxel: oUT Eyéveld, wg Eowkev, AAkfLadn t@ Kiewiov épaotrg
oUT éoTv GANT €l povog, kKai 00ToG dyamntdg, Twkpatns 6 Zw@poviokov

7 Cf.Monoson, 1994, p. 262.

8 Conforme demonstra Denyer, Alcibiades, ao ndo ir ao encontro de Socrates, demonstraria a forga
de sua ignorancia. No entanto, é Socrates que estabelece com o mais jovem o tipo de relagao a ser
desenvolvida. Em virtude dos discursos e da sua aten¢do ao mais novo, Socrates distancia-se dos
discursos elogiosos a fim de propor um exame das competéncias de seu amado, ao mesmo tempo
em que faz um exame de seus proprios desejos. Assim sendo, “é interessante que Sdocrates passe
rapidamente ao ‘n6s’ com Alcibiades (124c-e)” (Denyer, 2001, p. 90). E acrescenta: “Esse ‘nos’ é
a expressio do discurso da ‘alma para a alma’” Nesse sentido, é consideravel que, no Alcibiades,
a alternancia entre o “eu” e o “tu” dé lugar a uma reciprocidade indicada pela primeira pessoa do

plural (Soulez-Luccioni, 1974, p. 219).

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapa, Amapa, 2025.



75

kol Pavapétg. [...] 6Tt pévog épacthg v 666, ol & GAAOL TV G@V.

Socrates

Tem para ti o seguinte. Provavelmente ndo havia, nem ha, ninguém
apaixonado por Alcibiades, filho de Clinais, além de um s6, o estimado
Sécrates, filho de Sofrénio e Fenarete. [...] Eu era o inico apaixonado por
ti, os outros se apaixonaram pelo que é teu (Platdo, Alcibiades I, 131e).

Notamos, entdo, que a educacdo erdtica se torna uma peca central no
desenvolvimento do didlogo entre as personagens. SOcrates visa capturar a
atencao do jovem oferecendo toda a sua presenga as questoes com as quais este se
preocupa, bem como aquelas com as quais sobrepujou os demais erastai que a ele
se dirigiram. Todavia, a discussdo entre as personagens concerne ao papel dialégico
baseado na escuta, pois o “bom ouvinte” (dxovon [...] pov, [...] TpoBVUWG)?, é aquele
que esta atento as perguntas e oferece respostas conforme a conversacdo sucede.
Esta é a razdo pela qual Sécrates permanece junto ao jovem e pretende estabelecer
com ele uma relagdo mais intima, dando-lhe o que os demais erastai ndo puderam
dar'®. No que tange ao relacionamento homoerotico, podemos notar na passagem
acima que Socrates demonstra qual é o principal motivo do seu desejo em manter-
se junto a Alcibiades. Isto é, Sdcrates era o Uinico apaixonado pela sua alma, ao passo
que os demais erastal se apaixonaram pelo que era de Alcibiades: o seu nome, a sua
juventude, a sua posse e a sua beleza.

Decerto, o status do relacionamento estava conectado aos papéis politico-
sociais de sua época. O relacionamento homoafetivo era conhecido por apresentar
qualidades de tipo iniciatico, promovendo a passagem do jovem para o circulo
de dever da cidade, que entdo lhe fornecia a identidade de adulto. A educacgao
eroética propiciava, portanto, o ethos necessario para o exercicio da virtude politica,
conforme as convengoes politicas e as condi¢gdes determinadas de sociabilidade!.

Cabia aos erastai, cidaddos experientes e ja pertencentes as esferas sociais,

9 Cf. Alcibiades I, 104d7-9. O substantivo dkovoig (dkousis, “audicdo”) e o adjetivo mpoBupOG

(préthumos, “que ouve atentamente”, “que ouve de bom grado”) marcam a condi¢do e a posi¢do na
qual o jovem Alcibiades deva seguir diante da conversagio. Cf. Denyer, 2001, p. 90-91.

10 De acordo com Proclo (In Alc. 128-129), Socrates insiste em fornecer as condi¢des para
que Alcibiades saiba ouvir seus desejos, a fim de que ele aprenda a responder. Nesse sentido,
as posicoes de ouvinte e de perguntador se fundem aos papéis de erastés e de erémenos pela
promocdo de uma relagdo mais intima de educagao entre ambos os presentes. Isso porque, de
acordo com o proprio texto, a forca do eros socratico reside na conversacao que constréi uma
reciprocidade entre os conversantes.

11 Cf. Marrou, 1973, p. 58-60; Davidson, 2007, p. 56.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapa, Amapa, 2025.



76

oferecer aos eromenoi os meios necessarios para insercdo na vida publica,
provendo-lhes as regras e os ensinamentos requeridos para tal ingresso. Os valores
a que esses jovens aspiravam, isto é, a capacidade fisica e o0 desempenho cultural,
somente poderiam ser alcancados na companhia de tais homens.

Monoson (1994, p. 202-204) argumenta que um dos objetivos desse ideal era
produzir boas relacdes entre os concidaddos para o bem comum da cidade'®. Por
outro lado, Calame (2013, p. 87-88) observa que o principal objetivo e estrutura
do relacionamento homoeroético repousava na formacao da philia, perpetuando a
cultura aristocratica e o ideal de identidade do cidad3do ateniense.

Retomando as palavras de Socrates sobre a presenca do erastés’® na
educacdo do erémenos, podemos notar que a constru¢do de seu discurso envolve
consideragdes respeitantes a virtude e a sabedoria, isto é, de sua obtenc¢do por
meio da relagdo educativa que evoca atrativos eroticos para ser realizada. De fato,
no discurso de Sécrates (132a-€e), sdo sumarizadas as disposi¢coes culturais que a
pratica pederastica ocupava na pdlis e ha um tom elogioso sobre ser a companhia
do jovem Alcibiades, tal como ocorre também no proélogo (105a-106a).

TwKkpdTng

akovon pev dpa pou, wg To £ikds, TPoBuNWG, eiTtep, MG PTG, EMBUNELS
el8éval T Stavoobpat, Kai G AKOUGOUEVE KAl TIEPLUEVOTVTL AEYw.

AAKLBLAST G

Tévu pév o0v: GAAX A£yE.

TwKpATNG

12 A autora se refere ao discurso funebre de Péricles narrado por Tucidides (Livro II, vv. 43.1), no
qual o politico evoca uma metafora erotica para se referir aos concidadaos e ao cuidado da cidade.
Essa imagem era cultivada pelo papel do cidaddo que transmitiria uma ideia de masculinidade,
principalmente pela descri¢do da virilidade e da gléria que esses individuos manteriam ao cuidar
da cidade.

13 Os erastai eram homens a partir dos 25 anos de idade. Com o despontar da barba, o rapaz deixava
de ter o estatuto de erémenos. Ja adulto, poderia assumir o papel de erastés, mesmo depois do
matrimonio. Cf. Percy, 1996, p. 69.

14 Davidson (2007, p. 6-7) demonstra que os discursos sobre a beleza do mais jovem desempenhavam
uma func¢io predeterminante no desenvolvimento da relagio homoerética, porquanto tais
discursos ou eulogias transmitiam a forca com que o desejo do mais velho poderia ser recebido
pelo erémenos.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapa, Amapa, 2025.



77

Opa 1: o0 ydp tot €in &v Bavpactov e, domep poyis NpEaunv, ovtw poylg
Kal Tavoaipunv.

AAKLBLAST G
wyadz Afye: akovoopal ydp.
Socrates

E provavel que me escutaras de coragdo se, como dizes, desejas saber o
que me passa pela mente. Falo, portanto, a um ouvinte que persistira.

Alcibiades
Certamente, mas fala!
Socrates

Pensa bem... pois nio seria espantoso se a dificuldade que tive para dar o
primeiro passo for também a dificuldade de p6r um ponto final.

Alcibiades

Apenas fala, meu bom, pois escutarei! (Platdo, Alcibiades I, 104d-e).

No contexto dramatico do Alcibiades, ndo se deve desconsiderar que o modo
dialégico de interlocucao proposto por Socrates é contraposto ao modo peculiar da
interlocucdo pederastica tradicional, marcada pelos longos discursos produzidos
pelo erastés como forma de conquista. Com essa pratica, de fato, o jovem ja estaria
habituado. Como vimos, era comum que os erastai compusessem diferentes tipos
de discursos enderecados aos amados, os quais eram performados em simpdsios e
outros contextos da vida publica associados a formagdo dos jovens gregos (Ragusa,
2017, p. 222). Vale lembrar que, no Lisis (204d-206a), Hipoétales, erastés do jovem

Lisis, compde poemas, discursos e cantos para elogiar o seu favorito'®.

15 No caso do Alcibiades, porém, essa relagio é feita de forma peculiar, como trdpos dialético, ou
seja, como interlocu¢io realizada por meio de perguntas e respostas: “0 SLAAEKTIKOG £pWTHOEDL

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapa, Amapa, 2025.



78

Apébs Socrates falar, o jovem Alcibiades destaca a forma excéntrica de seu
discurso, a fim de compreender melhor qual seria a intengdo da companhia
de Sécrates. O jovem destaca que Sdcrates aparenta estar mais cuidadoso ao
ficar do seu lado (104d)®*. E importante observar o uso do adjetivo superlativo
EmueAéotata (epimeléstata, “cuidadoso”, “atento”), termo derivado de émuérela
(epiméleia, “cuidado”, “atencdo”)'’, antecipando-se, assim, uma das nogoes
centrais do didlogo. Fica evidente que a aten¢do do jovem Alcibiades é instigada
pela curiosidade em conhecer o desejo de Socrates, ao mesmo tempo em que
reconheceria a atitude do mais velho em manter-se ao seu lado cuidadosamente e
com esperanca de que ele pudesse ouvi-lo.

Nesta concepc¢ao que remonta ao tratamento do relacionamento homoerotico e
da relacao educativa desenvolvida no interior do texto do Alcibiades, notemos que,
no passo supracitado, os adjetivos destacados capturam as qualidades da educacgao
que Sécrates insiste em desenvolver com o jovem, qualificando assim tanto a sua
maneira de discursar quanto a consequéncia da escuta do jovem. Como é descrito
por Socrates em 122b, a educagdo se torna uma medida de cuidado apenas quando
0 erastés traz o erémenos ao seu lado, a fim de orienta-lo para a vida civil. Para tanto,
a educacao tomava o espaco da oralidade com o propdsito de construir e determinar
0 pensamento, a atitude e o status dos jovens atenienses. Vale lembrar que a pratica
pederastica, segundo a qual o erastés conquista o erémenos mediante a producao
de discursos ofertados ao amado, aparece em passagens significativas do corpus
platonico, como no prélogo de Lisis e no de Fedro, assim como no Banquete. No Lisis,
em 206a-d, Socrates solicita que Hipdtales exponha os discursos que profere ao seu
amado. No Fedro, por seu turno, ha o discurso de Lisias. No Banquete, é apresentado
o contexto pederastico do proferimento de elogios a Eros. Para Denyer (2001, p. 9),
o Alcibiades é “um drama da sedugdo filoséfica”. Vejamos o seguinte passo:

TwkpdTng

GAAG xpT) Bappelv. el pev yap avtd fjobov mEMOVO®G TTEVINKOVTAETNG,

kal amokploeot teAelovpevos (ho dialektikds erotésesi kai apokrisesi teleioumenos” (“o dialético
[é] aperfeicoado por meio de pergunta e resposta”)(Proclo, In Alc. 170,5-10). Observe-se que
essa sera uma defini¢ao de didlogo, enquanto género literario, recorrente em diferentes fontes da
Antiguidade

16 Cf. Albino, Prélogo 1, 147.16-19; Hermann, D.L. 3, 48; Prolegdmenos 4, 14. 3-5.

17 Aémipédela (epiméleia) é um dos temas de leitura do didlogo, pela qual sdo estabelecidos o sentido
e a condicdo do “cuidado” trazido do preceito délfico. No entanto, as agencia¢des no texto do
Alcibiades fazem uma segunda referéncia a forma porque sucede o relacionamento homoafetivo,
bem como a dimensio educativa que Socrates visa estabelecer com Alcibiades.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapa, Amapa, 2025.



79

XOAETOV Gv NV ool émpeAndijval oavutod: viv &8 fjv €xelg NAwiav, abm
éotlv €v 1) €1 aiToO aloBéacBal.

AAKLBLAST G

TL 00V TOV aicBavipevov Xpr) TIOLETY, 1 ZWOKPATEG;

TwKpdTng

dmokpivesBal T EpwTmpeva, & AAKIBLASY: kal £&v ToDTo Tolfig, &v Bedg
B€AN, el TL ST kal Tff £pf] pavteia TMoTeVELW, 0V TE K&y® BEATIOV OXT)GOUEV.

AAKLBLAST G

fotat tabta éveka ye Tol €ue dmokpiveabal.

Socrates

Mas precisas manter a confianca. Se tivesses percebido isso aos cinquenta
anos, que arduo seria cuidares de ti mesmo! Agora, no entanto, estas
naquela época da vida em que tais coisas devem ser percebidas.

Alcibiades

E o que preciso fazer para percebé-las, Socrates?

Socrates

Responder a perguntas, Alcibiades. Fazendo isso, se deus quiser e tu
confiares em minha adivinhacao, nés dois receberemos melhorias.

Alcibiades

Assim serd, pelo menos no que concerne ao meu responder (Platio,
Alcibiades I, 127e).

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapa, Amapa, 2025.



80

As posicdes de amado, ouvinte e de respondente parecem se fundir na persona
dramatica de Alcibiades, apontando o estabelecimento da funcdo educativa
imposta por Sdcrates ao mais novo e demonstrando a necessidade do cuidado de
si, evocado pelo filésofo durante a passagem do didlogo. Conforme o passo citado
acima, o jovem esta no momento propicio para o cuidado de si, tendo em vista o seu
desejo de ocupar-se da politica, e requer, como companheiro na instrugao filoséfica,

ninguém senao Sdcrates:

No final das contas, ele quer estabelecer com o outro uma relagao que no
fundo ndo seja de igual para igual; — ele ainda quer que o interlocutor
saiba que, em principio, ndo deixa nenhuma parte de si fora da conversa:
sua personalidade, sua histéria pessoal, devem ser acessiveis, em
principio, ao interlocutor (outra fonte de confianca que o outro deposita
nele) (Rossetti, 2015, p. 222).

A bem do desenvolvimento da relagdo, sera necessario que o jovem Alcibiades
ouca SoOcrates e o acompanhe em uma relagdo mais intima, pois somente assim
estaria preparado para cuidar de si. Em outros termos: somente o erastés bem-
intencionado quanto a educacdo de seu amado poderia converter a seducdo
discursiva em uma espécie de exercicio de cuidado. Dessa forma, Socrates esta
preocupado em “seduzir” o jovem para a filosofia, ou para a vida filoséfica. Em
todo caso, é importante observar o nome dnuepactig (demerastés, “amante do
povo”), utilizado em um tom cO6mico, bem como tragico, indigitando a persona
de Alcibiades. Conforme afirma o proéprio Soécrates, as almas conectam-se ao
“conversarem e servirem-se de discursos”!®. Nesse sentido, ha de se notar que a
presenca de Sécrates, no papel de erastés, propicia ao jovem o melhor caminho para
que ele possa conhecer sua alma e, dessa forma, cuida-la da melhor maneira, que

aqui deve ser entendida como aquela que se vale da forga da filosofia.

“Venha e veja”: o paradigma da visao e do autoconhecimento

Kal peta toito 61 ot Yuyfic émueAntéov kal (¢ todto PAemTEOV

Por conseguinte, devemos cuidar da alma e observd-la (Platdo, Alcibiades |,
132c).

Ap0és estabelecer a necessidade da educagdo dos jovens e da formacao politica
com que o jovem deve ocupar-se, Socrates o introduz ao preceito délfico a fim de

fornecer a seu erdmenos um “caminho” em torno das questdes que sdo necessarias

18 Cf. Alcibiades I, 130d; 131d.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapa, Amapa, 2025.



81

ao homem, isto é, o yv®01 ceavtdv (gnothi seauton, “conhecimento de si”). Para
Sdcrates, é o cuidado de si que introduziria as condi¢des pelas quais o homem pode
exercer a filosofia, fazendo dessa uma atividade cotidiana, mesmo apoés o periodo
de educagdo homoerotica. Para tanto, Platdo promove um uso inventivo do verbo
opadw (hordo, “visdao”) enquanto uma expressao da visdo: (8€tv (idein, “imagem”),
0BoAu6G (ophthalmés, “olhos”), dppa (6mma, “visdo”), 6Wig (6yig, “pupila”),
katomtpov (kdtoptron, “espelho”), ldwAov (eidolon, “reflexo”). Sdo encontradas
vinte e cinco ocorréncias do léxico da visao ao longo de todo o diadlogo. Aqui,
convém aos nossos objetivos nos concentrarmos nos passos 132a e 134a. Vejamos,

entdo, a primeira ocorréncia:

TwKpdTng

€y ool PPAow, 0 Ye LTTOTITEVW AEYELY Kol cUPPBoVAEVEV NUTV TOTUTO TO
Ypappa. Kivduvevel yap o08E oAAayoU elval Tapddetypa avtod, GAAX
Kot v Yty pdvov.

Socrates

Permita-me expor o que eu suponho que a tal inscri¢do quer nos dizer e
aconselhar. Os exemplos para tanto arriscarem ser escassos, talvez o tinico
seja o caso da visdo (Platdo, Alcibiades I, 132a).

Socrates estabelece a visdo como uma fonte de desenvolvimento do seu
argumento principal, 0 T0 ytyvwokewv aTtov eautov (to gignoskein auton heauton,
“o0 conhecer a si mesmo”)?, sendo o si mesmo o objeto, que é a alma. A visdo se
tornaria, nesse sentido, o meio para exercitar o preceito délfico e observa-lo
(BAemtéov, bleptéon). Tendo estabelecido previamente que a natureza do homem
ndo é o corpo, mas sim a sua alma, e que ela o comanda (129e-130d), a conversacao
segue na busca por compreender o que seria “o si em si mesmo” como objeto a ser
investigado e explorado pelos conversantes?® (130e-131b). O fildsofo segue em sua

exposicdo acerca da visao:

TwKpATNG

19 Cf. Carmides, 165d.

20 Socrates identifica que o conhecimento de si é um pré-requisito para conhecer a si mesmo. Dessa
forma, sucede a conversagio, de modo que se estabelece a visdo como o “meio” para atingir tal
conhecimento. Cf. Platdo, Alcibiades I, 129b-130a.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapa, Amapa, 2025.



82

évvevonkag ovv 0TL ToU éuPAEToVTOG €iG TOV O@BAANOV TO TTPOOWTIOV
éupaivetal év Tfj Tol katavtikpy 6Pel Hdomep év katdTTpw, 0 &1 Kal
Kk6pMVv KaAoDpev, el6wAov 6v L Tod éupAémovTog;

Socrates

E ja passou pela tua mente que o rosto de quem olha para dentro de um
olho se manifesta no sentido inverso, tal qual um espelho? E ainda que
chamamos de pupila aquela parte que reflete uma imagem em miniatura
de quem se olha? (Platdo, Alcibiades I, 133a).

ApOs estabelecerem que a visdo seria o melhor exemplo para compreender
o preceito apolineo, Sécrates segue com a conversacdo para descobrir a melhor
maneira de aplicar tal ditado. De acordo com o que é expresso no passo acima,
€ preciso que olhemos para aquilo que possamos ver. Em outras palavras, é
preciso olhar para aquilo com o que parecemos, ou aquilo que reflete as coisas
que carregamos. O tratamento do exercicio da visdo elencado por Sécrates, nesse
momento, consiste em conduzir o jovem Alcibiades para ocupar-se das coisas que
ele possuiu.

Observemos a resposta do jovem, em que ha a descricao dessas superficies
como um kd&tomtpov (kdtoptron, “espelho”) ou te xal Ta Towadta (te kai ta toiauta,
“coisas semelhantes”). Para Denyer (2001, p. 231), a resposta de Alcibiades garante
uma pequena “vitéria” em torno da questao lancada por Socrates. Ao indicar que a
regiao é constituida por uma qualidade especular, o jovem parece estabelecer uma

interpretacdo segundo a questao que lhe é lancada:

No campo tragado pelas relagdes ambiguas, do visivel e do invisivel, davida
e da morte, da imagem e da realidade, da beleza e do horror, da seducio
e da repulsa, este objeto de uso diario ocupa uma posicdo chave, de
importancia estratégica: para, na medida em que parece capaz de conjugar
esses termos normalmente opostos, presta-se, mais do que qualquer
outro, a problematizacao de todo o dominio de ver e de ser visto: o olho
primeiro com a linha de luz que, na visdo, dela emana como esse outro
olho, essa pupila resplandecente que é o sol, estrela que tudo vé e que tudo
torna visivel, com o mesmo movimento, langando seus raios, fonte de toda
vida; o ser real, entdo com o seu duplo, seu reflexo, sua imagem pintada ou
esculpida; e ainda a identidade de cada pessoa, o retorno sobre si mesmo
e a projecdo no outro, o fascinio erético; finalmente, a fusido, no rosto do
amado em quem, como num espelho, nos procuramos e nos perdemos, da
beleza e da morte (Vernant, 1981, p. 101).

Dessa maneira, podemos observar que a resposta de Alcibiades apresenta a
condi¢do pela qual o espelho e as coisas similares seriam uma das maneiras pelas

quais é possivel conhecermos a nés mesmos, isto €, por meio da sua funcao reflexiva.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapa, Amapa, 2025.



83

A seguir, SOcrates expde que, assim como o espelho, o olho estaria entre os similares
(132e; 133a). O jovem concorda com a sua metafora, o que leva as personagens a
afirmarem que o conhecimento se da por meio de uma relacdo especular, isto €, de
uma a¢do em que se olha a si mesmo por meio de outros olhos, o que habilita o
conhecer-se a si mesmo, conforme o preconizado pelo ditado apolineo.

No Alcibiades, o paradigma da visao esta relacionado com o conhecimento
da alma que refletiria sua esséncia aquele que, porventura, estaria olhando no
interior dos olhos de seu companheiro. A visdo mostra-se, portanto, como um dos
caminhos para o conhecimento. A passagem do espelho e de sua func¢ao no texto do
Alcibiades vai ao encontro da conversacgdo presente no dialogo Fedro, reproduzida
por SoOcrates e o personagem homonimo. Sobre a atividade especular da visao, o
filésofo afirma que:

TwKkpdTng

[..] €8v,7 8" dmopeoToLpéVOL FEw ATOPPET: Kal 0lov TIVED AL T TIG X0 GO
Aelwv Te Kal oTEPE®V AAAOUEVT TIAALY 0BgV WpUN BT PEpeTal, oUTwW TO TOU
KéAAoug pedpa TéA gig TOV KOAOY SL& TV SUUATWY 16V, ) Té@UKEY €T
™V Puxnyv iévat d@rdpevov kat Avamtep®;

Socrates

[..] Do mesmo modo que o sopro ou um som reflectido por um corpo
sélido e resistente, também as emanagodes da Beleza, entrando pelos olhos,
através dos quais se reflectem, atingem a alma (Platdo, Fedro, 255d).

Tanto no Alcibiades como no Fedro, a visdo de um sujeito é referida como
um espelho que pode transmitir a verdadeira face de seu acompanhante, que,
neste caso, é o erastés?’. E através da visio que o0 erémenos enxergaria no seu
acompanhante as condi¢cdes necessarias para a sua educacdo, de modo que, ao estar

ao seu lado em uma conversacao, é possivel conhecer a sua verdadeira forma. No

21 Em 130d-e, Socrates afirma que, ao colocar-se diante de Alcibiades por meio da dialdgica,
estaria colocando-se diante da alma, pois, como ja fora referido acima, aqueles que seguem
em conversacdo dialégica empreendem um intercurso entre almas. Dessa maneira, a visdo e a
verdadeira face a que nos referimos é a imagem produzida no interior do olho, isto é, na alma.
Decerto que a analogia tragada por Platdo no texto do Alcibiades exprime as condi¢des pelas quais
a atividade do conhecimento de si seja uma atividade especular, porquanto estaria coligada as
relacdes homoerdticas. No que concerne a essa relacdo, a virada argumentativa de Sécrates sobre
os sentidos e as suas fungdes para o exercicio da filosofia podem ser aproximados por meio da
funcdo do dialogo, isto é, a conversacdo, que performa o transacional e o interacional. Sobre a
dimensao transacional e interacional do didlogo, cf. Desclos, 2001, p. 82.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapa, Amapa, 2025.



84

inicio do didlogo, S6crates demonstra que é preciso que o jovem Alcibiades o ouca
atentamente para que ambos possam seguir a conversa sem outras interrupgoes.
Nesse momento, SOcrates prossegue na tentativa de fornecer ao jovem os
instrumentos exigidos para formar o cuidado de si e o olhar a si mesmo por meio
de seu erastés.

Vejamos o seguinte passo:

TwKpdTng

&p’ 00V, & ite AAKIBLASY, kol Yoy el péAAEL yvoeaBat ad Ty, £ig Yruymv
a¥ti] fAemttéoy, kal paALoT  €ig ToUTOV aVTHiG TOV TOTOV €V (@ €yylyveTan
Puxiic apet, copla, kal gig GAAo @ to¥to TUYYAVEL dpoLoV GV;

AAKLBLAST G

£potye Sokel, & ZMKPATES.

Socrates

Entdo, amigo Alcibiades, também no caso de uma alma que almeja
conhecer a si mesma, ela deve olhar para uma alma como ela é, ademais,
para aquele lugar dela onde ocorre a exceléncia da alma, a sabedoria, e
também qualquer outra coisa onde isso acontece de ser igual?

Alcibiades

Na minha opinido, sim, Sécrates (Platdo, Alcibiades I, 133b).

Na citacdo, a imagem feita por Sdcrates respeitante a alma refletida pelo olhar
apresenta o elemento da visdo enquanto uma ac¢do dialdgica, pois o exercicio da
visdo requer um sujeito que vé e um objeto visto. Desse modo, invocando uma
relacdo de semelhancga, na qual a alma, ao olhar para outra alma, vé a si mesma
e assim conhece a si mesma. Nesse sentido, a visdo da alma invoca no amado as
direcdes e sensagOes as quais ele deve equiparar-se, de modo que possa, entdo,

7

conhecer a si*. Dessa forma, é sempre necessario olhar para a alma a fim de

22 Dixsaut (2017), ao tratar da natureza da alma, arrola as condi¢des pelas quais a alma porta-se
como um espectro das sensag¢des do corpo que performa um movimento. Sendo assim, a visdo
seria uma sensacdo privilegiada por permitir a reflexdo da alma. Cf. Reptiblica, 523d.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapa, Amapa, 2025.



85

conhecer e diferenciar as coisas que sdo para o corpo das coisas que sao para a
alma (130e). Na referida passagem, Socrates propde haver uma relagdo da visao
com o exercicio do preceito délfico, ao mesmo tempo em que procura estabelecer
uma relacdo entre Yuxii (psychés, “alma”), apetn (areté, “exceléncia”) e co@ia
(sophia, “sabedoria”). E, contudo, na resposta de Sdcrates e de Alcibiades que
resplandece o paradigma da visdo enquanto um movimento de apreensao dos
conhecimentos e do cuidado de si, que é permanentemente desenvolvido na relacdo
entre erastés e erdmenos. Platdo entende que a visdo é o Unico caso de referéncia
para o exercicio do preceito. Seguramente, essa relacao investe na experiéncia que a
maioria dos jovens acessava antes de ocuparem-se com os deveres da pdlis e serem
reconhecidos como cidadaos.

Merker (2003, p. 27) observa que a teoria ocular de Platdo, sobretudo no
texto do Alcibiades, faz jus a um tipo de exercicio pratico da filosofia, visto que é
no interior do texto que Platao tipifica as condi¢des com as quais a visdo fornece
uma forma expressiva do conhecimento de si, isto é, a alma. A teoria platénica da
visdo nao é simplesmente uma teoria fisioldgica que explica o mecanismo de uma
sensacao. A visdao é uma visdo da alma divina encarnada em um corpo humano; sua
encarna¢do é um exilio que resulta numa certa queda, como é exposto de forma
mitica no Fedro (248c-d), ou que constitui uma prova destinada a fazer com que
a alma mereca a morada celestial. Segundo o Timeu (41d-42d), nessa situacdo
humana, a alma é dotada de 6rgaos sensiveis que permitem a sua previsao e a sua
hegemonia (44d-45b). Nesse sentido, a visdo, em particular, abre a possibilidade
de uma orientacdo da alma tanto para as revolugdes celestes e divinas, as quais ela
deve tornar-se semelhante (47c), quanto para os simulacros. Portanto, a teoria da
visdo preocupa-se ndo s6 com questdes éticas, sendo também com ontoldgicas e
epistemologicas.

O proposito do dialogo Alcibiades é qualificar a visdo como o principal
paradigma que se conecta ao preceito apolineo. Nesse contexto, sera Socrates quem
assumird a figura do amante qualificado para cuidar de Alcibiades e exercita-lo
antes de ele se apresentar na assembleia ateniense. Em segundo lugar, a referéncia
ao olho (0¢@BaApog, [ophthalmés]) como uma superficie reflexiva tal qual um
espelho (katomtpov, [kdtoptron]) é o que exerce a capacidade de materializar
o intercurso eroético-filoso6fico entre os amantes, e assim tipificar a atividade
filosofica, cuja conversacao é oferecida através de perguntas e respostas. Proclo
(In Alc. 170,5-10) define o género dialético (0 SiaAektikdg, [ho dialektikds]) como
um “trépos ton Iégon”, que consiste em uma articulacdo de perguntas e respostas,

“¢pwTnoeol kal amokploeol” (erotésesi kai apokrisesi). Nessa articulagdo, a

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapa, Amapa, 2025.



86

linguagem se torna um meio pelo qual o interlocutor é movido a estar atento
e a acompanhar o desenvolvimento do discurso, bem como o seu curso. Esse
tropos especifico corresponde, portanto, a um dos modos particulares de acdo da
personagem Sécrates. Vale notar que, desde as Nuvens (vv. 340-345) de Aristéfanes,
temos indica¢des claras da fung¢do discursiva desempenhada por Socrates, que é,
com frequéncia, posto na posi¢do de perguntador. Essas indicagdes sdo importantes
em virtude de assinalarem as condig¢des pelas quais Sécrates administra o I6gos, de

maneira muito préxima aquela com que é retratado nos dialogos platdnicos.

Consideracgoes finais

A investigacdo sobre os paradigmas da visiao no Primeiro Alcibiades foi
realizada por meio da questdo da educacdo (paidéia) do erémenos, enfocando a
atitude do erastés em ocupar-se da transmissdao dos costumes da pdlis enquanto
0 mais jovem se encontra ao seu lado e lhe da atencdo com a sua escuta e a sua
companhia. A dialégica colocada em cena no didlogo reune o paradigma da visao, a
qual surge como um caminho fundamental para a relacdo homoerotica, exercida em
vista do preceito délfico. Toda acao socratica é desenvolvida no sentido de fazer que
Alcibiades o ouca e veja as qualidades necessarias e ideais para a sua propria vida.

A escuta é uma condicdo para a dialogicidade, a qual s6 se realiza por
intermédio da relacdo entre as almas que permitem serem vistas e cuidadas, bem
como sdo habilitadas para ver e cuidar. Apaixonado, portanto, pela alma de seu
erémenos, o erastés age como um intermediador dos conhecimentos que lhe sdo
necessarios. E, com efeito, assim procede Sdcrates ao evocar a visdao no intuito
de ter Alcibiades em sua companhia, vide o fato de encontrarmos no texto do
Alcibiades o movimento erético de forma constante (épav, [erdn], 124 b5; épaotig,
[erastés], 103a2, b4; 104c3, c5, 122b8, 123d7). Todas as outras ocorréncias estao
concentradas em 131c-d (épav [erdn], 131c9, c11, d1; épaocbijval [erasthémai],
131c6; épaotng [erastés], 131c5, e2, e10). Sendo assim, a erética é, seguramente,
um recurso para a iniciacdo de Alcibiades a filosofia e a relagdo amorosa e
educativa descrita pela dramaticidade do encontro das personagens e do enredo
do didlogo. Essa mesma erotica é responsavel por qualificar o desejo de Socrates
em acompanhar o jovem, o qual, por sinal, inclina-se a alma, e ndo ao corpo, de
Alcibiades.

Partindo dessa relagdo, Socrates pretende demonstrar que, devido aos
recursos que Alcibiades conservou ao encontrar-se com seus demais erastai, nao
lhe foi possivel conhecer-se a si mesmo e nem se ter visto perante o espelho da

alma daqueles que o amavam. No entanto, é através do encontro com Sdcrates

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapa, Amapa, 2025.



87

que o jovem, entdo, podera se ver refletido pelos olhos de seu erastés. A visdo, por
conseguinte, permitiria que ambos os presentes no relacionamento buscassem
aperfeicoar-se de acordo com o que lhes fora transmitido pelo olhar um do outro,
que se assemelha ao divino, isto é, a alma. Entendemos a metafora do olho/espelho
como uma admoestacdo para a filosofia, uma vez que Sdcrates, na condi¢do de
amante, refere-se ao movimento do Eros filoséfico ao tracar a imagem da alma
no olho/espelho do amado e do amante. Nesse sentido, SOcrates continua a
demonstrar a necessidade de sua companhia ao lado de Alcibiades e a maneira
porque essa companhia poderia beneficia-lo em sua empreitada politica®3.

23 Para Ferguson (2019), a “exceléncia” é o principal objetivo tratado na metafora, dado que, ao
saber o que sdo e de que maneira podem conhecer a si mesmos, tanto o erastés quanto o erémenos
podem alcangar um certo aperfeicoamento. Assim, o autoconhecimento é trazido como um
exemplo para nomear a pouca educacio que Alcibiades havia recebido de seus familiares e da
cidade. Sera somente em contato com o erastés que o erdmenos podera reconhecer os estados da
sua alma e cultivar o cuidado de si mesmo.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapa, Amapa, 2025.



88

Referéncias Bibliograficas

BELS, J. Du soin de I'ame au soin du corps. Revue des Etudes Grecques, t. 100, f. 475-476, p. 129-132,
1987.

BRUSCHWING, ]. A desconstrugao do “conhece-te a ti mesmo” no Alcibiades Maior. In: Estudos e
exercicios de filosofia grega. Organizacdo de Claudio William Veloso; traducdo de Claudio William
Veloso et al. Rio de Janeiro; Sdo Paulo: Ed. PUC-Rio; Loyola, 2009.

CALAME, Claude. Eros na Grécia antiga. Traducdo de Isa Etel Kopelman. Sdo Paulo: Perspectiva,
2013.

CANDIDO, Maria Regina. Pederastia: ritual de passagem na formacdo do jovem cidadao ateniense.
In: ESTEVES, A. M., AZEVEDO, K. T,, FROHWEIN, F. (Ed.) Homoerotismo na Antiguidade Cldssica. 2. ed.
Rio de Janeiro: UFR], 2016.

DAVIDSON, ]. Courtesans and Fishcakes: the consuming passions of classical Athens. London: Fontana
Press, 1997.

. Dover, Foucault and Greek Homosexuality: Penetration and the Truth of Sex. Past & Present, n.
170, p. 3-51, 2001.

. The Greeks and Greek love: a bold new exploration of the ancient world. New York: Random
House, 2007.

DENYER, Nicholas (org.). Plato. Alcibiades. Cambridge: Cambridge University Press, 2001.

. Mirrors in James 1: 22-25 and Plato, Alcibiades 132c-133c. Tyndale Bulletin, v. 50, n. 2, p. 237-
240, 1999.

DESCLOS, M. L. Linterlocuteur anonyme dans les dialogues de Platon. In: COSSUTTA, F; NARCY, M.
La forme dialogue chez Platon. Evolution et réceptions. Grenoble: Jérome Million, 2001.

. Le renard dit au lion... (Alc. majeur 123a), ou Socrate a la maniére d’Esope. In: CASSIN, B;
LABARRIERE, J-L (org.). LAnimal dans I’Antiquité. Paris: Vrin, 1997.

DIXSAUT, Monique. Platdo e a questdo da alma. Tradugdo de Cristina de Souza Agostini. Sdo Paulo:
Paulus, 2017.

FERGUSON, Daniel. Self-knowledge in the Eye-Soul Analogy of the Alcibiades. Phronesis, v. 64, n. 4, p.
369-391, 2019.

GOLDIN, Owen. Self, Sameness, and Soul in Alcibiades I and the Timaeus. Freiburger Zeitschrift fiir
Philosophie Und Theologie, v. 1-2, n. 40, p. 5-19, 1993.

HAVELOCK, E. A. Why was Socrates tried? In.: WHITE, M. E. Studies in Honour of Gilbert Norwood.
The Phoenix, Supplementary volume I. Toronto: University Press, 1952.

MARROU, H. L. Histéria da educagdo na Antiquidade. Tradugdo de Mario Lebénidas Casanova. Sdo
Paulo: Editora da Universidade de Sao Paulo, 1973.

MERKER, A. La vision chez Platon et Aristote. Sankt Augustin: Academia Verlag, 2003.

MONOSON, S. S. Citizens as Erastes: Erotic Imagery and the Idea of Reciprocity in Periclean Funeral
Oration. Political Theory, v. 22,n. 2, p. 253-276, 1994.

PEREIRA, Reina Marisol Troca; DIOGENES LAERCIO. Vidas e Doutrinas dos Filésofos Ilustres. Livro
I1I: Platdo - Notas Introdutdrias. Anais de Filosofia Cldssica, v. 27, p. 372-414, 2020.

PLATAO. Alcibiade. Tradugdo de Chantal Marboeuf e Jean-Francois Pradeau. Paris: Flammarion,
1999.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapa, Amapa, 2025.



89

. Alcibiades I ou Conhece-te a ti mesmo. Tradugdo, apresentacio, guia de leitura e notas Celso
Vieira; introducdo de Julia Annas. Sdo Paulo: Penguin-Companhia das Letras, 2022.

. Fedro ou da Beleza. Tradugdo e Notas de Pinharanda Gomes. 6 ed. Lisboa: Guimaraes Editores,
2000.

. Lysis; Symposium; Gorgias. Tradugdo de W. R. M. Lamb. Harvard University Press: Cambridge,

1952.
. Phédon. Introduction, traduction et notes de Monique Dixsaut. Paris: GF, 1991.

PROCLO. Sur le premier Alcibiade de Platon. Tome Il. Tradugao de A. Ph. Segonds. Paris: Les Belles
Lettres, 1985.

RENAUD, F. La connaissance de soi dans l'Alcibiade Majeur et le commentaire d’Olympiodore. Laval
théologique et philosophique, v. 65, n. 2, p. 363-378, 2009.

ROSSETTI, L. O Didlogo Socrdtico. Sdo Paulo: Paulus, 2015.

SOULEZ-LUCCIONI, A. Le paradigme de la vision de soi-méme dans l'Alcibiade Majeur. Revue de
métaphysique et de morale, v. 79, p. 196-222, 1974.

SVENBRO, ]. Phrasikleia: an anthropology of reading in ancient Greece. Cornell: Universidade de
Cornell, 1993.

VERNANT, J-P. Lindividu, la mort, 'amour: soi-méme et l'autre en Gréce ancienne. Paris: Gallimard,
1989.

WELLMANS, R.R. Socrates and Alcibiades: The Alcibiades Major. History of Education Quarterly, v. 6,
n. 4, p. 3-21, 1966.

WHOL, V. The eye of the beloved: opsis and Eros in socratic pedagogy. In: JOHSON, Marguerite;
TARRANT, Harold. Alcibiades and the Socratic Lover-Educator. England: Bristol Classical Press, 2012.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 70-89, Macapa, Amapa, 2025.





