Consideracgoes sobre o ceticismo filos6fico em
Descartes e Hegel

Hander Andrés Henao *

Recebido em setembro de 2025. Aceito em outubro de 2025.

Resumo: Este artigo procura abordar o problema do ceticismo filoséfico em René Descartes (1596-
1650) e G. W. E. Hegel (1770-1831). Procuro entender o papel que ambos os pensadores ddo aos
questionamentos realizados pela critica cética as possibilidades de conhecimento do mundo externo
e 0 modo como suas respostas configuram suas posturas em torno do critério de verdade de nossas
crencas amparado na “autoridade da primeira pessoa”. Trata-se de mostrar a centralidade que
a discussdo do ceticismo teve para a formulacdo da filosofia moderna e, nesta, os vinculos que se
estabelecem entre as dimensdes céticas no pensamento de Descartes e Hegel.

Palavras-chave: Ceticismo; crengas; dialética; cogito; verdade.

Abstract: This article seeks to address the problem of philosophical skepticism in René Descartes
(1596-1650) and G. W. F. Hegel (1770-1831). I try to understand the role that both thinkers give to
the questions made by skeptical criticism about the possibilities of knowledge of the external world
and the way their answers configure their postures around criteria of truth regarding our beliefs
grounded on the “authority of the first person”. The article aims to show the centrality that the
discussion of skepticism had for the formulation of modern philosophy and, in this endeavor, the
links that are established between the skeptical dimensions in the thought of Descartes and Hegel.

Keywords: Skepticism; beliefs; dialectics; cogito; truth.

* Graduado em Filosofia pela Universidade Federal da Integragdo Latino-Americana (UNILA). Mestre
em Filosofia pela Universidade de Brasilia (UNB). E-mail: sociologiadialecticall@gmail.com;
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9606-7450.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-27, Macapa, Amap4, jan-jun. 2025.



Introducao

Vivemos e agimos recorrentemente sem nos perguntarmos se o mundo que
nos rodeia e em que realizamos nossas vidas no cotidiano existe ou ndo existe.
Nés simplesmente agimos. Inclusive, temos certas crencas em relacdo a esse
mundo que damos por certa sem justificacdo plausivel; simplesmente aceitamos
que no cotidiano as coisas estdo la e eventualmente se desenvolvem desse
modo. Dificilmente duvidamos da existéncia das coisas sensiveis que aparecem
imediatamente diante de nossos narizes, tendo uma convic¢do auto justificada da
certeza da existéncia do mundo externo. A consciéncia comum ndo se pergunta:
existe ou ndo existe o mundo? Conhecemos ou nao conhecemos as coisas reais que
estdo no mundo? Ela simplesmente age e, em seu agir, deixa por certas suas crencas.

Ndo é assim com a consciéncia reflexiva ou filoséfica. Ela encara como sua
maior responsabilidade refletir sobre essas questdes supostamente “claras e
evidentes”. O antigo ceticismo fundado por Pirron de Elis (360 a.c - 270 a.c.), por
exemplo, colocava especial énfase nestas duas questdes, ao manifestar que nao
podemos compreender nem conhecer realmente o mundo externo, jd que nem
sequer podemos ter certeza de que este mundo realmente existe. Por isso, o melhor
que podemos fazer é “suspender nosso juizo”(epoché) diante da verdade das coisas
e a possibilidade de nosso conhecimento delas (Marias, 2004). Somos enganados
por nossas ilusdes, por nossos sonhos e crencas tradicionais, mas, acima de tudo,
somos enganados por nossos sentidos e nossos préprios raciocinios; assim, no
maximo, s6 nos resta langar meras opinides frente as coisas exteriores da realidade.
De ser assim as coisas, tanto a filosofia como a ciéncia seriam impossiveis, ja
que perdem seu proprio objeto, ao encarar tais questdes, tornando o ceticismo
realmente um desafio para a procura da verdade.

Descartes e Hegel retomam este questionamento sobre a concepg¢do cética
do mundo externo, pois, questionando a veracidade da imediatez da crenca do
mundo exterior, buscaram a constru¢ao do conhecimento certo e seguro do mundo
existente. Isso significa dizer que procuraram o critério de verdade com maior
precisdo e rigor. O pensamento de Descartes configura o que tem sido chamado de
“ceticismo filoséfico”, porque a descoberta do cogito, da subjetividade como critério
para avaliar a existéncia e conhecimento do mundo é o ponto de partida para uma
posicdo critica em relacdo as suas crencas sobre o conhecimento e a existéncia
desse mundo, elaborando uma maneira segura de chegar as verdades “claras” e
“evidentes” - enquanto que a dialética hegeliana é a consumacao desse ceticismo,
ou seja, o conhecimento do absoluto. Em Hegel, sdo uma e a mesma coisa, o ponto

de vista da consciéncia da modernidade, inaugurado por Descartes e o ponto de

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapa, Amapa, 2025.



vista substancialista e especulativo dos antigos. O projeto cartesiano inaugura o
projeto filos6fico da modernidade, sendo o idealismo especulativo a radicalizacao
desse projeto.

No presente escrito, pretendemos mostrar esta via de superagdo, que vai
de Descartes a Hegel, tendo como eixo central a abordagem sobre o “problema
do mundo externo”, bem como o carater e fundamentacdo de um “critério de
conhecimento” que determina a “autoridade da primeira pessoa”, que tanto
desespero e confronto causa entre “internalistas” e “externalistas” epistémicos.
Numa primeira medida, tentaremos mostrar como o projeto filosofico de Descartes
configura a abordagem do problema do mundo externo e seu conhecimento,
assinalando os elementos céticos que configuram sua proposta filoséfica. Logo
depois, abordaremos de que maneira o idealismo especulativo hegeliano responde
a esses abismos gerados pelo ceticismo com a construcao do dialético referente a
unidade sujeito e objeto.

Descartes: o Problema do Mundo Externo e a “Autoridade da Primeira
Pessoa”

O projeto filosofico de Descartes se constitui a partir do ceticismo, ja que a
maneira como o autor elabora suas perguntas parte da suposicdo segundo a qual
podemos estar errados e nos enganarmos no que acreditamos sobre o mundo que
nos rodeia. E por isso que sua abordagem sobre o mundo, como uma reflexdo de
primeira ordem, configura-se a partir da constru¢do de um ambito da certeza
epistemoldgica sobre o conhecimento do mundo. Assim, a partir de uma reflexdo
de segunda ordem, configura-se e fundamenta-se uma epistemologia. O ceticismo
cartesiano se desenvolve por duas vias ligadas entre si:

a) A que responde a pergunta sobre como conhecemos o mundo de forma
clara e evidente — reflexdo de primeira ordem;

b) A que responde a pergunta sobre como o mundo existe = reflexdo de
segunda ordem;

Ambas as perguntas conectam as dimensdes epistemologicas e ontoldgicas
na filosofia cartesiana, ligando intimamente as obras do Discours de la méthode
(1637) e Meditationes de prima philosophia (1641) num transito que relaciona
reciprocamente as ordens de reflexdo nos estatutos ontologicos e epistémicos,
que muitas vezes obscurece o fundamento da transicdo. Agora, este fato obedece

a dificuldade de compreender Descartes como um filésofo céticol. Descartes

1 Uma interpretacdo adversa pode se ler em Quispe (1996), onde se considera que o fundamental

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapa, Amapa, 2025.



parte de uma critica a todas nossas crengas mais cotidianas e, as vezes, com muito
maior rigor, da critica as nossas crencas justificadas. No entanto, Descartes nao é
propriamente um cético classico, ja que defende uma justificacdo clara e evidente
do que acreditamos sobre o mundo. Ndo se limita a questionar as fontes originarias,
os procedimentos e caminhos que tomamos para justificar o que acreditamos,
sendo buscar um critério unico que lhe permita partir de algo evidentemente certo
e dai determinar a existéncia do mundo.

A natureza do problema é que da mesma forma que se nega a veracidade
imediata de nossas crengas, na medida em que se “suspende o julgamento” frente
a veracidade de nossas crengas, se elabora um método, um caminho através do
qual se pode construir um conhecimento claro e evidente. O critério que se coloca
para considerar uma crenga como conhecimento verdadeiro e justificado é que seja
claro e evidente, tornando-se ao mesmo tempo a atividade prépria da existéncia e
formacao do cogito que pensa e conhece a verdade.

No Discours de la méthode, desde o inicio, questiona-se o fato de acreditar
que o conhecimento e a razdo sao algo doado de forma equitativa e proporcional
a cada um dos seres humanos. E necessario destruir nossa “si convicgdo”; assim,
por exemplo, a finalidade do primeiro capitulo do Discours de la méthode mostra
a necessidade que Descartes teve de abandonar todo ponto de vista anterior,
questionando suas bases e fontes de origem, bem como seus procedimentos
fundamentais para chegar a justificacdo de uma crenca. E necessario uma revisio
antes de dizer algo sobre a realidade do mundo, da verdade dessas fontes, métodos,
conceito e ordem do nosso conhecimento (Stroud, 1991).

Esta posicdo, como bem demonstra Barry Stroud em seu trabalho Ceticismo
filosdfico e seu Significado (1991), esta diretamente relacionada com a natureza
cética de Descartes, fundamentalmente com sua postura frente ao problema
do mundo externo. Esse problema, se quiser, surge recorrentemente para a “sa
convicgdo”. Ao tratad-lo, Descartes dota-o de uma dimensao filoséfica descomunal,
ao abordar a problematica do pirronismo sobre o critério da verdade (como saber
que aquilo que sei é realmente como acredito que sei que é). Como bem diz Stroud
(1991, p. 15), sua especificidade esta na maneira em que ele levanta e aborda a
questdo, que é perguntando sobre o estatuto de suas crencas. De todas as crengas,
a de que existe o mundo externo que podemos conhecer é a fundamental, ponto
e eixo de conducdo em sua argumentacdo. Descartes inicia problematizando a

evidéncia imediata do mundo externo ao questionar o estatuto epistemoldgico

para Descartes foi sua discussdo com o aristotelismo da escolastica e ndo tanto assim com a critica
cética ao problema do mundo exterior e do critério de verdade.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapa, Amapa, 2025.



10

da possibilidade de seu conhecimento através daquilo mesmo que o mostra como
evidente e claro em sua realidade: os sentidos. Diz Descartes:

Com efeito, tudo o que admiti até agora como o que ha de mais verdadeiro,
eu recebi dos sentidos ou pelos sentidos. Ora, notei que os sentidos as
vezes enganam e é prudente nunca confiar completamente nos que, seja
uma vez, enganaram (Descartes, 2008, p.18).

Stroud (1991, p.22-23) conseguiu demonstrar sua dimensao filoséfica ao
encontrar os conteudos céticos da critica ao critério de verdade advindo dos
sentidos. Os sentidos sdo a fonte e justificativa mais firme que temos para assegurar
a existéncia do mundo que nos rodeia, ainda mais do que a tradi¢do, uma anedota,
ou dogma religioso etc. Por isso, na leitura que realiza Stroud (1991, p.36), fica
claro o fato de que na “Primeira Meditacao” se trata sobretudo de manifestar como
nossos sentidos, que parecem ser a fonte mais fidedigna da imanéncia e realidade
do mundo, nos enganam e nos mantém em infinidade de quimeras e ilusdes
possiveis, comparaveis em toda medida com o estado de sonhar, sendo o eixo pelo
que comeca o ceticismo cartesiano.

Qual é a verdadeira natureza do problema? Para entender essa natureza, temos
que rastrear cada um dos movimentos que Descartes faz quando avalia as crencas
que possuimos diante do mundo exterior. Stroud (1991, p.24) certamente marca
trés movimentos fundamentais:

o) Investigagdo dos principios: Procurar as fontes, canais, bases e origens de
Nnossas crengas;

B) Duvida: avaliar cada um desses principios imersos em nossas crengas;

Y) Determinar se sdo fonte de clareza e evidéncia: definir o procedimento para
avaliar o caminho para chegar a um conhecimento certo.

Estes trés movimentos sdo realizados por Descartes para considerar todas
as nossas crencas. Fundamentalmente, em relacao as que tém a ver com o mundo
externo, Descartes realiza este movimento com total atencdo para concluir que
nossos sentidos ndo nos fornecem realmente uma fonte clara e evidente da certeza
do mundo, ja que nao se pode por meio deles determinar uma distin¢ao entre o
real e a ilusdo, entre a “esséncia” e a “aparéncia”. Se as coisas sempre ndo sdo como
nos aparecem e sao dadas de maneira imediata por nossos sentidos, seria preciso
dizer que os sentidos ndo sdo um principio fundamental nas tarefas cognitivas,
do mesmo modo que seria preciso dizer que a matéria perde assim um estatuto
ontolégico fundamental.

Stroud (1991, p. 33-35) questiona a especificidade dos movimentos a e 8, onde

os sentidos aparecem sob uma dupla apresentacao: de um lado, como principios

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapa, Amapa, 2025.



11

importantes para o conhecimento do mundo e, por outro, como duvidosos e
enganosos ao mesmo tempo. Em relacdo a investigacdo dos principios que nos
permitem conhecer o mundo externo (a), Descartes parte de um exemplo em que
os sentidos sao a fonte mais confiavel de conhecimento: a certeza sensivel imediata
do mundo, que mostra a possibilidade e verdade do mundo. Com este caso, se pode
considerar todos os casos possiveis em que os sentidos participam como fontes de
certeza e clareza do conhecimento. Como nao podemos avaliar cada uma de nossas
crengas, precisamos avaliar todas sob um unico critério e, como ja dissemos, esse
critério é o da clareza e evidéncia.

Nada mais evidente do que o que tomamos, cheiramos, saboreamos, ouvimos
e olhamos de maneira imediata com nossos sentidos. Este cardter imanente da
realidade dada pelos sentidos é o melhor caso em que conhecemos o mundo pelos
sentidos - afirmar que estou “aqui” e “agora”, seja sentado em frente a um fogo com
uma folha de papel na mao ou olhando para a tela do computador enquanto escrevo
este ensaio para vocés. A intuicdo sensivel imediata que temos do mundo permite
agrupar todos os casos em que conhecemos por meio dos sentidos, porque é onde
se apresentam melhor as condi¢des para o posicionamento confidvel dos sentidos
como fonte de conhecimento (Stroud, 1991).

Os sentidos sempre nos ddo um tipo de informag¢do sobre o mundo; estamos,
como seres unidos a um corpo, afetados pelo mundo exterior e os 6rgaos dos
sentidos sdo as portas por onde entram tais afetos. Os sentidos deixam-nos ver
a presenca de um mundo exterior, nos dao sua aparicao, por isso, nao se trata de
trazer o pior das condi¢des, onde aparece uma necessidade inegavel de duvida
sobre a veracidade do nosso conhecimento sensitivo. Pelo contrario, € um caso em
que a duvida parece impossivel. Este caso é representativo, € um caso que serve
de forma universal e, no entanto, como diz Stroud (1991, p.23), Descartes, em sua
“Primeira Medita¢do”, deixa claro que nao sabemos com exatiddo a veracidade das
imagens que se produzem a partir de tal afetacao sensivel imediata do aqui e agora.

O segundo dos movimentos (B) de Descartes descrito por Stroud (1991),
ao identificar o sono e a vigilia em relacdo ao que acreditavamos sobre o mundo
exterior baseados nos sentidos, posiciona como condicdo de possibilidade de
conhecimento a necessidade de distinguir precisamente aqueles que pelos sentidos
ndo podemos distinguir: a ilusdo da realidade, o sono e a vigilia, a esséncia e a
aparéncia. Os sentidos podem me mostrar o real, mas apenas por sua manifestacao
aparente, seja porque estamos sonhando ou porque somos enganados por um
génio maligno. Os sentidos sao entdo um principio e fonte de conhecimento, mas

é possivel duvidar deles, pelo que podem ser considerados como uma fonte de

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapa, Amapa, 2025.



12

falsidade. Em consequéncia, a possibilidade da aparéncia, de nao distinguir entre
o sonho e a realidade, embora Stroud (1991, p. 29-30) traga exemplos em que o
ocorrido no sonho corresponde ao acontecido no mundo exterior (ou seja, em que
a crenca produto dos sentidos pode ser verdadeira), é um obstaculo para conhecer
e, por isso, torna-se condi¢cdo necessaria, mas ndo suficiente, para chegar a um
conhecimento. E indispensavel “saber que se sabe”, reconhecer que nio se esta
sonhando para conhecer efetivamente (terceiro movimento y).

Como por meio dos sentidos ndo ha maneira de distinguir o falso do
verdadeiro, se configura a virada para a subjetividade, para o cogito como critério
de delimitacdo: “o que acreditava ver pelos olhos sé6 compreendo pela faculdade de
julgar que estd em minha mente” (Descartes, 2008a, p. 59). Além disso:

ndo podemos conceber qualquer ato sem o seu som, como por exemplo
pensamento sem uma coisa que pensa, porque a coisa que pensa ndo pode
ser nada [...] eu sé quero dizer que todos esses modos de pensamento que
h4 em mim ndo podem ter qualquer existéncia fora de mim (Descartes,
1977, p.142 -144).

A posicao de Descartes é uma posicao internalista e nao externalista; ou seja,
ele considera que o fato de que o que acreditamos (que o mundo existe) é causado
pela mesma crenca que temos (0 mundo), ndo é garantia de que se conheca, antes é
necessario satisfazer a condicdo pela qual se distingue sono e vigilia: é necessario o
cogito. Descartes ndo pensa, como os externalistas acreditam, nas crencas naturais
do estilo: “x tiene una creencia natural de que P si y sdlo si (i) es el hecho de que P
lo que causa que a x le parezca que P, y (ii) es el hecho de que a x le parece que P lo
que causa que x crea que P” (Barnes apud Sousa, 1996, p. 8).

O conhecimento é construido de forma clara e evidente, por isso se faz
necessaria a primeira pessoa para “saber que se sabe”. A duvida e o cogito se
estabelecem de maneira paralela, ja que sdo o critério ativo para conhecer. Em
outros termos e, seguindo neste ponto o dito por Ernest Sosa em Como resolver
a Problemdtica pirrénica: o que se aprende de Descartes (1996), Descartes é

propriamente um internalista, muito mais que um fundacionista. Como Sosa diz:

(...) o ponto importante, mais especifico, é ainda este: para Descartes,
a clareza e distincdo de uma proposicdo para um sujeito em um
determinado tempo ndo lhe fornece a aceitagdo (percepg¢ao, crenga) (...)
dessa proposic¢do, por parte do sujeito, o status epistémico mais desejavel
de conhecimento certo; quero dizer: o mais alto status, o preferido, a
saber: scientia (Sosa, 1996, p.15).

A duvida cartesiana, como o ceticismo pirronico, lhe permite estabelecer uma

ruptura com a tradi¢ao e sobretudo com o estatuto de confiabilidade dos sentidos

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapa, Amapa, 2025.



13

- e dos dogmas do senso comum - porque se estende para todos os casos e todos
os objetos. Agora, em Descartes, a negacdo é ao mesmo tempo a construcdo de
um sujeito, de uma primeira pessoa, do cogito racional, que orienta as operacdes
distintivas entre a esséncia e a aparéncia, indo além do carater negativo do duvidar.
Sua negacao nao deixa algo vazio, mas deixa algo determinado, isto é, constitui algo,
0 cogito e sua atividade como padrao, como resultado da negacao. Seguindo de
novo Sosa, devemos dizer que Descartes configura um principio de conhecimento
no qual: “(PC): Vocé sabe que p e capta (compreende) a proposicdo de que vocé
sabe que p, apenas se é justificado acreditar que as fontes da crenga prépria sao
(minimamente) confiaveis (isto é, ndo sdo ndo-confiaveis)” (Sosa, 1996, p.16).

A proposta de Descartes descrita desta maneira, que acabamos de fazer,
mostra como principal interesse a formulagdo de um principio para filosofia
diferente dos sentidos. Este é o método, fundamentado no estabelecimento de
um cogito, que ativa o exercicio da razdo independentemente dos objetos, ja
que se pode exercer o pensamento para todos os assuntos sem que possamos
duvidar do préprio procedimento de duvidar. A divida é o ponto de partida para
o estabelecimento de uma ruptura com os sentidos, assim como o estabelecimento
do sujeito do conhecimento, isto é, o estabelecimento da divida é ao mesmo tempo
o estabelecimento da necessidade da consciéncia. No Discurso sobre o Método e nas
Meditagées fica claro que a atividade negativa da consciéncia, sua duvida, é o que
lhe permite realizar um julgamento distinto entre o real e o ilusério do sonho e se
configurar como consciéncia que “sabe com certeza que p”.

O terceiro movimento na abordagem do problema sobre o mundo externo (y),
nestas circunstancias, deixa os sentidos sem argumentos validos como justificativa
na configuracdo de conhecimento claro e evidente do mundo externo, uma vez que
ndo cumpre a condi¢do necessaria para o conhecimento, ndo cumpre o critério do
conhecimento e ndo ajuda a elaborar uma primeira pessoa do saber. Os sentidos
ndo me permitem saber se algo realmente existe ou ndo, entdo eles ndo sdo uma
fonte confiavel na construcdo de nossas crencas. Da mesma forma, como o caso
considerado por Descartes é o mais representativo de todos os casos, se nao for
possivel conhecer o mundo exterior, nem mesmo pela certeza imediata de que
estou aqui e agora, a avaliacdo negativa dos sentidos pode se estender para todos os
casos (Stroud, 1991).

Como vemos, o ceticismo que configura Descartes faz com que a verdade do
cogito seja posta a partir dos critérios da construcdo da duvida, pois na medida
em que se questiona a existéncia de todas as coisas, pela atividade negativa da
duvida universal, ndo é possivel negar a prépria atividade, a atividade da duvida.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapa, Amapa, 2025.



14

O fundamento indiscutivel tem que ser, logicamente, depois de ter descartado os
sentidos, o fato de que esta duvidando (Descartes, 2008). Quando Descartes busca
um método que estruture o conhecimento da filosofia, é inevitavelmente levado a
estabelecer o cogito como fundamento da realidade. A realidade externa é definida
por sua referéncia a consciéncia do homem.

O cogito é uma verdade evidente e imediata, produto tanto de uma dedugdo
légica como de uma intuigdo imediata. Aqui, aparece uma diferenga muito fina em
relacdo ao cogito nos textos cartesianos. No Discurso sobre o Método, o cogito se
estabelece por intuicdo e deducao, sendo a formula: penso logo existo, enquanto nas
Meditagoes, ele é configurado de uma forma imanente, eu penso = sou. No primeiro
texto, se estabelece que, na medida em que se realiza a operag¢do do pensar, verifica-
se a certeza de que se é um ente real que pensa, enquanto, no segundo escrito, uma
vez que se pensa, existe. No primeiro texto, mantém-se a possibilidade de distinguir
entre:

() Atividade pura do pensamento;

(Y) Autorreferéncia;

(w) Certeza de que é algo.

Na “Segunda Medita¢ao”, o cogito é definido por sua imediatez de existéncia na
medida em que duvida e deixa de duvidar para existir, fundindo-se em uma unica
nocao estas trés dimensodes que se distinguem. A introspeccao intelectiva do cogito
deixa de ser um problema estritamente epistemoldgico e se torna imediatamente
um problema ontoldgico, em que a existéncia do cogito como atividade pensante
determina sua propria esséncia como pensamento. Essa ambiguidade na definicao
do estatuto claro do cogito configura uma contradi¢cao interna na abordagem
de Descartes, uma fissura que, como menciona Sosa (1996), realiza um recurso
teoldgico, quase fundacionista, ao recorrer a Deus como sustentador ultimo
da certeza e verdade do mundo e, portanto, também de cogito que parecia
sustentar tudo. A “Terceira Medita¢do”, nos diz Sosa (1996), leva Descartes a
sustentar outro critério necessario para o conhecimento, além da distingdo entre
esséncia e aparéncia que realiza o cogito como ja dissemos. Este novo critério é o
conhecimento da verdade de Deus, sem o qual até mesmo as operagdes sustentadas
como verdadeiras do cogito se tornam duvidosas como os préprios sentidos.

Deus continua sendo um tema central para a época. Sem ter Deus nas
discussdes, ndo é possivel realmente comecar a polemizar de maneira filosoéfica.
Agora, a revolucdo cartesiana consiste em colocar Deus diretamente em relagdo

ao homem. O pensamento é a chave dessa relacao, pois a natureza divina estara

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapa, Amapa, 2025.



15

presente no homem através do cogito, mas se manifestando de forma imperfeita
nele. Quando Descartes se propde a mostrar pela introspeccao intelectiva a certeza
e evidéncia de sua existéncia como uma res cogitans, a partir da davida realizada
pelo pensamento, parece que esta sustentando a si mesmo como fundamento das
coisas e do proprio ser. Ao contrario, imediatamente feito isso, coloca a necessidade
de um outro “algo” que fundamenta seu ser. A divida que lhe deu sua evidéncia
como ser pensante que pode conhecer o mundo externo é, ao mesmo tempo, a
evidéncia de sua imperfeicao, pois ndo é melhor saber do que duvidar?

O crente tem uma vantagem sobre o ateu, mesmo se o ateu fosse guiado pela
duvida metddica saudavel, precisaria do conhecimento da verdade divina que dota
de realidade o mundo exterior e o préprio cogito. Este é, como bem o manifesta
Sosa (1996), um dos abismos que aparecem nas argumentacdes de Descartes e

como diz:

Ele acredita que pode se defender de tais ddvidas apenas através do
raciocinio teolégico que induz a coeréncia, que fornece uma perspectiva
epistémica sobre si mesmo e seu mundo, em termos dos quais ele pode se
sentir seguro sobre a confiabilidade de suas faculdades. E essas faculdades
devem incluir as mesmas faculdades utilizadas para alcancgar, através do
raciocinio teolégico a priori, sua perspectiva sobre si mesmo e seu mundo,
perspectiva que permite segurang¢a na confiabilidade de tais faculdades
(Sosa, 1996, p.16).

O proprio sujeito que pensa nao tem continuidade em seu pensamento, se nao
duvidar, ndo existe, e, além disso, o contetdo objetivo do pensamento, a verdade
objetiva da ideia, é colocada por Deus assim como a prépria ideia é colocada
também por ele no interior do cogito. E como se o cogito fosse o axioma sobre o
qual suspendia a realidade do mundo exterior - inclusive, a possibilidade de pensar
em Deus mesmo dependia de encontrar o cogito como verdade clara e evidente. No
entanto, optamos agora pela crenca de que, sem o conhecimento da ideia de Deus
perfeito, ndo podemos ter certeza de que 2 +4 = 6 ou que estamos duvidando. Sosa
(1996, p. 16) aponta que esta é a circularidade na qual fica preso Descartes, ja que
em uma mesma acao ele fica suspenso entre um fundacionismo, um falibilismo e
um coerentismo. Continua Sosa, dizendo que Descartes se compromete com duas

proposicdes que o levam a um circulo:

(i) Posso saber com certeza que (p) qualquer coisa que eu perceba de
forma clara e distinta é verdade, somente se primeiro sei com certeza que
(q) ha um Deus verdadeiro. (ii) Posso saber com certeza que (q) hd um
Deus verdadeiro, somente se primeiro sei com certeza que (p) é verdade
qualquer coisa que eu perceba de forma clara e distinta (Sosa, 1996, p.16).

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapa, Amapa, 2025.



16

Essa confusdo, esse abismo que resta apds a virada cética, favorece as objecoes
externalistas as posicdes de Descartes em relacdo ao status dos sentidos no
conhecimento. Stroud (1991), diz, por exemplo, que mesmo reconhecendo que a
possibilidade de que algo seja uma ilusdo é um obstaculo para o conhecimento em
ocasides, ndo é, contudo, uma condi¢cdo necessaria para o conhecimento do mundo
externo; podemos conhecer mesmo sem saber se o que conhecemos é real ou
verdadeiro. O critério do conhecimento que enunciamos acima, que desacreditou os
sentidos como fonte veraz de conhecimento, realmente nio realiza esse descrédito,
ja que podemos conhecer realidades estando dormindo, como o que 2+4 = 6,
mesmo se estamos sonhando que realizamos uma conta em qualquer situagdo, ou,
no caso que acreditemos que na casa do vizinho se realiza uma festa, embora seja
o barulho dela que me faca imaginar tal acontecimento. Nos casos descritos acima,
é possivel ter uma crenga verdadeira mesmo que nos encontremos em estado de
sonhar. A postura de Stroud (1991) é favorecida entao com o fato de que no préprio
Descartes existe a possibilidade de acreditar em um ser como Deus que pode ser
produto da nossa imaginacao, ilusdo ou sonhos, como critério de conhecimento.

Isso deixa muito obscuro o carater cético de Descartes, ja que como se pode
negar as crengas tradicionais do senso comum, ou a evidéncia dos sentidos, e,
entdo, afirmar crengas como as de Deus ou o préprio cogito? A pratica de Descartes
foi a do médico que ndo se preocupa em conhecer o corpo saudavel, mas se
interessa firmemente na classificacdo das doencas para chegar a cura delas. Seu
empreendimento filoséfico foi um empreendimento cético, que colocando os
obstaculos a direcao da razdo, permite que esta seja corrigida uma e outra vez.
Seu ideal era encontrar um método que lhe permitisse edificar a filosofia sobre
principios evidentes e claros, capazes de orientd-la em qualquer uma de suas
questdes mais dificeis.

A possibilidade de desenvolvimento sobre o terreno de um discurso cartesiano
é permitida na medida em que o discurso cartesiano deixa aberta uma série de
fendas no conhecimento e certeza do mundo externo, seja em relacdo a seu fundo
teoldgico no terreno ontolégico ou seu fundo estritamente racionalista no terreno
epistemolégico, ao desacreditar a necessidade dos sentidos no conhecimento do
mundo (Stroud, 1991). Por isso, seu projeto é dedicado a inaugurar uma maneira
de fazer filosofia, ndo a fechar.

Hegel: dialética e a negatividade na consciéncia

A filosofia de Hegel se configura também como uma resposta ao desafio do

ceticismo. No sistema especulativo, todas as dicotomias e problemas sao resolvidos

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapa, Amapa, 2025.



17

porque eleva ao elemento Idgico a critica cética as possibilidades do conhecimento
da verdade. A abordagem que faz Hegel do ceticismo parte de suas Vorlesungen tiber
die Geschichte der Philosophie, mas também de uma critica ao “ceticismo moderno”
de Gottlob Ernst Schulze (1761-1833) em seu artigo Verhdltnis des Skeptizismus zur
Philosophie para a Kritisches Journal der Philosophie de 1802, e ndo tanto uma
critica direta aos elementos céticos na filosofia de Descartes. Hegel assim mesmo
faz, em varias passagens da Phdnomenologie des Geistes de 1807, uma leitura critica
da histoéria do ceticismo para ver o papel que este tem para a filosofia em geral. No
entanto, seu pensamento surge como resposta as fendas e abismos deixados por
esse tipo de ceticismo, ja que seu pensamento ndo se constr6éi como inauguragao
a um estilo de filosofar, mas como a cuspide do estilo de filosofar moderno
inaugurado por Descartes.

No pensamento especulativo hegeliano, o ceticismo é consumido em suas
préprias proposicdes, ja que sua dialética é um ir contra o medo, contra aquela
angustia que gera a precipitagdo de pensar o mundo externo e as relagdes entre
0 cogito e o saber absoluto. Dentro do nucleo de construcdo do grande sistema
do idealismo especulativo, encontra-se o resolver o problema pirrénico (Bisneto,
2010), mas, na mesma medida, encontra-se responder aos problemas abordados
pelo ceticismo de Descartes. Como bem enuncia Octavi Piulats Riu:

0 interesse de Hegel pelo ceticismo e o lugar central que lhe concede em
sua filosofia tém apenas comparagdo com os observaveis na filosofia de
Descartes; mas, ao contrario das Meditagdes, Hegel supera o ceticismo em
suas obras de um ponto de vista radicalmente novo que leva a uma sintese
entre ceticismo e dialética ainda mais profunda do que a que Platao havia
elaborado em seus didlogos de maturidade (Piulats Riu, 2001, p.128).

Hegel recolhe do ceticismo antigo tanto o elemento da negatividade como o da
subjetividade do pensar, a premissa segundo a qual o dado se confunde com o real
existente, pelo que é preciso suspender o julgamento frente ao concreto sensivel do
mundo. Como diz: “o ceticismo coroa a concep¢ao da subjetividade de todo saber,
substituindo em termos gerais o ser do saber pela expressdo da aparéncia” (Hegel,
19, p. 358)%

Agora, frente ao projeto cartesiano, Hegel recupera aquele impeto do periodo
do entendimento pensante [denkenden Verstandes] que incorporou a unidade
do “Ser” e “Pensar” e do comeco desde o puro pensar, mas questionou o carater

acritico do principio do cogito, ja que, para ele, Descartes parte de determinagdes

2 Para as obras citadas de Hegel, uso a edi¢do de Suhrkamp Werke in 20 Bdnden editada por Eva
Moldenhauer y Karl Markus Michel, indicando o tomo e o niumero de pagina citado.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapa, Amapa, 2025.



18

fixas [feste Bestimmungen], apegando-se ao modo de conhecer préprio das ciéncias
matematicas e fisicas de sua época, sem assumir a tarefa do pensar especulativo
[spekulatives Denken] (Hegel, 20, p. 123-124). De maneira que, ante o entendimento
abstrato [abstrakter Verstand], Hegel retoma o ponto de vista da concrecdo,
mostrando que, sem ela, o cogito ndo faz sendo olhar para suas entranhas para
encontrar ali suas proprias representacdes [Vorstellungen] como imagem do mundo
externo.

Nessa ordem de ideias, Hegel distingue entre o ceticismo antigo e a davida
cartesiana, no fato de que enquanto nos antigos céticos a duvida era o resultado,
uma certeza da inexisténcia da verdade (Hegel, 19, p.361), para Descartes, significa
a for¢a do “Eu” que se abstrai de todo o existente (do mundo externo e de suas
crencas infundadas), prevalecendo nao a nulidade (prépria dos céticos), mas sim
a procura de algo firme e objetivo que se conhece pela “autoridade da primeira
pessoa”, da subjetividade que conhece (Hegel, 20, p.127-128). Entretanto, Hegel
vé os limites de ambas as posturas, a vazia negatividade do cético e a abstrata
colocagdao do “Eu” que fundamenta de modo simplista o transito da certeza a
verdade, de maneira que o pensamento especulativo possa integrar seus principios
racionais como uma consumac¢do do ceticismo tanto antigo, como da filosofia
inaugurado por Descartes.

Hegel ja tinha tido um interesse sobre o ceticismo antigo durante sua estadia
em Frankfurt, onde teve ligagcdes com o circulo de Bad Hamburg (Piulats Riu, 2001).
Porém, a Unica coisa que faz é aproveitar as criticas que faz Schulze a filosofia
tedrica kantiana para deixar claro a relacdo que tem o ceticismo com a filosofia em
sua totalidade, ou seja, também com seu sistema. E, de passagem, deixa em ridiculo
as posturas deste senhor Schulze, que parecia ser a figura mais representativa
desse ceticismo moderno (Hegel, 2, p.213-215).

Hegel admirava o modo como os tropos [tropoi] de Agripa dos céticos antigos
(de Pirro e Sexto Empirico) reduziam todo conhecimento, mostrando o caminho
da davida a partir de determinar a impossibilidade do conhecimento (Bisneto,
2010, p. 137), manifestando que todo o “ser” estd em constante desenvolvimento
[Entwicklung]. A racionalidade de tais tropos, diz Hegel, mostra a racionalidade
da razdo em si mesma (Hegel, 19, p.360; Piulats Riu, 2001, p.132; Bisneto, 2010,
p.141). Nessa medida, em seu texto de 1802 dedicado a tal critica, Hegel deixa claro
que sua argumentacdo e abordagem do ceticismo distinguird a relacdo de suas
formas modernas e antigas, para logo ver o papel que o ceticismo como tal tem na
consciéncia filosofica em si e para si.

A relacdo do ceticismo mais moderno de Shulze com o antigo, Hegel a

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapa, Amapa, 2025.



19

demonstra manifestando que o primeiro deixa fora de toda ddvida o empirico
sensivel imediato, dotando-o de uma originalidade (Bisneto, 2010, p. 135).
Com isso, ele trai o verdadeiro ceticismo que criticou igualmente o sensivel e
as faculdades supra-perceptiveis (Hegel, 2, p.223). Poderiamos dizer que Hume
(Bisneto, 2010, p. 135) ndo duvida do mundo externo, ndo duvida de sua existéncia,
ja que este é dado de forma imanente pelos nossos sentidos tornando-se entao um
fato da nossa consciéncia, e, sobre tais fatos da consciéncia imediata particular, ndo
ha davida alguma (Hegel, 2, p.223). O que Hegel critica de Schulze e, em geral desse
tipo de ceticismo, é que ele ndo formula o problema do mundo externo, deixando
intacta uma critica a sensibilidade, tornando-se entdo dogmatico (Bisneto, 2010 p.
136; Piulats Riu, 2001, p.131). O “pseudoceticismo” do senhor Schulze, continua
Hegel, critica a unidade de representacdo e coisa real, e sobrepde de forma
dogmatica a mais grosseira das suas relagdes: a da aceitacdo sem mais do mundo
externo. Schulze, 0 maximo que produz, é uma psicologia empirica, que se baseia
em ver as relagdes entre a presenca e auséncia do absoluto para as representacdes
da consciéncia, sendo indubitada a pretensa unidade que constitui sua aparicao
na particularidade da experiéncia da consciéncia (Hegel, 2, p.224). A verdade
indubitavel é o empirico e sua manifestacao que esta na percepcdo sensivel, por
isso ndo pode haver mais verdades além dos fatos da consciéncia. Assim, diante do
“pseudoceticismo” do senhor Schulze, Hegel afirmou:

nestes ultimos tempos, Schulze vem pregando em Gotinga seu ceticismo
e escreveu um livro intitulado Enesidemo, para assim comparar-se com
este cético, interpretando ainda em outros obras do ceticismo contra as
doutrinas de Leibniz e Kant. Ignora, no entanto, completamente a posi¢cdo
do ceticismo que acabamos de apontar; em vez de colocar a verdadeira
diferenca entre seu ceticismo e o antigo, Schulze s6 conhece duas filosofias,
a dogmatica e a cética, ignorando a terceira (Hegel, 19, p.375).

Hegel estd debatendo o problema do ceticismo recuperando a postura
pirrénica antiga, ao mesmo tempo que critica a postura do ceticismo moderno, de
Schulze que vé a experiéncia como imediatamente fonte de verdade (Bisneto, 2010
p.135-136; Riu Piulats, 2001, p.131). Do ceticismo antigo se assume a possibilidade
da negacao e afirma entdo que o unico movimento do ceticismo é a negatividade,

colocando a verdadeira determinacgao especulativa do ceticismo:

Uma verdadeira filosofia tem necessariamente um lado negativo préprio,
que ¢ dirigido contra todo o limitado, e por conseguinte contra todo o
montdo de fatos da consciéncia e sua certeza (Hegel, 2, p.227-228).

No ceticismo antigo se encontra as bases da formula¢do do problema do mundo

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapa, Amapa, 2025.



20

externo, isto o retoma Hegel para mostrar o carater “pseudocético”® da postura
de Schulze. O questionamento do ceticismo antigo contra os fatos da consciéncia
procura mostrar o carater finito do conhecer, porém, embora seja a formula que
mostra a negatividade da razdo, em sua critica contra a singularidade das coisas,
fica preso ao aparecer subjetivo, por isso permanece na pura negatividade e com
isso é o subjetivismo radical, sem conceber a autocompreensao da razao (Hegel, 2,
p.248).

Ja vimos como também Descartes faz uso dessa postura cética em relacao aos
sentidos e as certezas do que os sentidos podem nos dar em relagdo a existéncia do
mundo externo. Acrescentariamos que a critica a esse ceticismo antigo leva Hegel
a retomar as premissas cartesianas em que o movimento negativo da consciéncia
ndo permanece vazio de determinacdo, mas é cheio de conteudo determinado,
que neste caso é a prépria consciéncia. Por isso, o ceticismo é o centro edificador
da filosofia, mas, por sua vez, a filosofia é superacdo desse ceticismo, é ceticismo
consumado [vollbringende Skeptizismus], ou, em outros termos, é uma unidade de
universalismo de enunciados e universalismo de sujeito de enunciagao.

Hegel (8, §26-78) entende a filosofia cartesiana como um ponto inaugural
nas posicoes [Stellungen] do pensamento frente a objetividade (pressupostos
da incursdo na dimensao Idgica do pensar especulativo), jA que com ele o pensar
puro abre o ciclo da filosofia moderna. Com Descartes, o pensamento metafisico
incursionou na crenca segundo a qual a reflexdo conhece a verdade, mas sem
por isso tomar conta da oposi¢do no interior do pensar, considerando assim as
determinagdes finitas do entendimento como se fossem as verdadeiras (Hegel, 8,
§26- 28). Por conseguinte, Descartes mantém certa ingenuidade, pois vé o simples
enlace entre “ser” e “pensar” contido na intuicdo intelectual da consciéncia, que
Hegel considera deficitaria e unilateral (carateristico do terceiro posicionamento
do pensamento frente a objetividade: o saber imediato), jA que nao desenvolve a
dindmica de dito nexo (Hegel, 8, §76-77). Assim, Hegel diz:

Descartes concebe o ser no sentido absolutamente positivo, sem chegar
ao conceito de que é o negativo da consciéncia de si: agora, o ser simples,
estabelecido como o negativo da consciéncia de si, é a extensao (Hegel, 20,
p. 145-146).

Para Hegel, embora as coisas ndo sejam como aparecem aos nossos sentidos,

elas carregam a marca do que sdo. E preciso o trabalho duro do conceito para

chegar a captar a esséncia do mundo em seu movimento dinamico. Sua busca é a

3 Nesse sentido é que Hegel considerou a Schulze como um epicurismo de estilo moderno (Hegel,
19, p.360).

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapa, Amapa, 2025.



21

de uma consciéncia que se conhe¢a como a esséncia do absoluto, uma media¢ao
plena entre o subjetivo e o objetivo. Nesse sentido, procurou uma fenomenologia
que atestasse uma unidade entre o contetido e forma do pensar.

Hegel também vai criticar a posicdo de Descartes pelo fato de que ele vé o
conhecimento como um instrumento para chegar a verdade. Em sua introducao a
Ciéncia da Experiéncia da Consciéncia, Hegel enuncia que o conhecimento ndo é um
meio ou instrumento pelo qual nos apropriamos do absoluto, pois isso abriria uma
barreira entre o pensamento e o mundo exterior. Nesse sentido, a concepgdo de
Descartes do conhecimento como método deixa o conhecimento como se fosse uma
aplicagdo de um instrumento a uma coisa, o que nao deixaria essa coisa como ela
era. Por outro lado, se o conhecimento fosse um meio, nio seria a luz da verdade,
mas por onde ela é refletida. Como diz: “somente o verdadeiro é absoluto ou,
somente o absoluto é verdadeiro” (Hegel, 3, p.70). Assim, para Hegel, uma postura
como a de Descartes, por mais que deixe o principio da mediacao da consciéncia,
ndo cumpre o que se propde, ja que separa o conhecimento da verdade ao tomar
uma postura que vé o conhecimento como método. Medo do erro, proprio da
filosofia cartesiana, ja € medo da verdade.

A filosofia deve se elevar sobre si mesma para se despojar desse falso
problema que se apresenta na distincao de “eu e o mundo”. Na dialética hegeliana,
fica claro que tanto o individuo (a consciéncia) quanto o mundo existem gracas
a um elemento que integra os dois e os unifica: o espirito. E necessario um
desenvolvimento da consciéncia para a ciéncia, ou seja, um método que distinga a
esséncia da aparéncia e configure conhecimento claro e evidente, ao mesmo tempo
que edifica a consciéncia como consciéncia pensante, uma vez que é necessario que
a consciéncia do absoluto seja entendida como consciéncia do sujeito. Ou, como diz
o proprio Hegel (3, p.22-23): “tudo depende de que o verdadeiro nao se aprenda e
se expresse como substancia, mas também e na mesma medida como sujeito”.

Logo, o nexo entre o “ser” e “pensar” ndo se deduz desde uma intuigdo
intelectual, ndo é efeito de uma imediatez, sendo precisamente da mediagdo e
negatividade da consciéncia, cuja exposi¢do [Darstellung] é a Phdnomenologie des
Geistes, mas também esta presente no decorrer da filosofia da natureza, que chega
ao processo vital organico do animal como necessidade I6gica do conceito e cuja
transicdo Hegel exprime do seguinte modo:

N

a natureza passou assim a sua verdade, a subjetividade do conceito,
cuja objetividade é ela mesma a imediatez superada da singularidade, a
universalidade concreta, de tal forma que o conceito foi colocado, que tem
a realidade que lhe corresponde, tem o conceito como sua existéncia: o
espirito (Hegel, 9, §376).

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapa, Amapa, 2025.



22

Se Descartes recorreu a teologia para colocar Deus diante do homem, para
reconhecer o carater pseudo-divino do homem, Hegel coloca a teologia diante da
filosofia para reconhecer o carater humano de Deus - isso é, percorre-se o caminho
desde a natureza até o espirito para definir assim a racionalidade da subjetividade.
O cogito, a consciéncia cética que duvida e segue um caminho metddico na
duvida, constituindo-se nesse processo, ndo é sendo a autoconsciéncia humana da
racionalidade, o ser concreto de sua existéncia: “o Espirito faz com que seu ser ali
[Dasein] iguale a sua esséncia; é objeto de si mesma tal como é, e com isso supera-
se o elemento abstrato da imediatez e a separag¢do do saber e da verdade” (Hegel, 3,
p. 39).

O circulo cartesiano que destaca Sosa (1996) é superado pela perspectiva
hegeliana na medida em que mantém o argumento da primeira pessoa do
internalismo (saber que p, onde p é conhecimento claro e evidente por meio da
distingdo metddica do cogito da esséncia e da aparéncia) e o argumento externalista
da existéncia do mundo externo, sabendo que este é o causador de nossas crencas
(sabemos que p, sim e sé sim q, onde q é conhecimento de uma inteligibilidade do
mundo veraz historico que configura a crenga que p).

Como consequéncia disso, para Hegel (3, p.68-81), o saber tem que se
diferenciar da maneira simples e cotidiana de se referir aos objetos, pelo que
implica um trabalho da consciéncia, ao mesmo tempo que o conteido desse saber
ndo é propriamente produto real de uma consciéncia singular determinada, mas
a autoconsciéncia da razdo mesma, do mundo histérico em devir. Hegel consegue
conciliar internalismo e externalismo mantendo a autoridade da primeira pessoa
com base em critérios altissimos para o que pode ou ndo pode ser considerado
como conhecimento; ou melhor, Hegel constr6i um externalismo internalizado,
ao mesmo tempo que um internalismo externalizado. Nossas crengas estdo desde
o inicio mediadas por nossas razdes e experiéncias, da mesma forma que as
experiéncias sdo produto da razdo e das crengas - a razao ndo sendo sendo um
conjunto ordenado de cria¢des e experiéncias. Este é o circulo hegeliano (Hegel, 10,
§574), que poe o universal como come¢o abstrato para coloca-lo como resultado do
processo de negacdo imanente e determinada, universal concreto.

Entdo, como dar razdo no inicio da razdo? O problema que se enuncia e que
esta implicito na consideragdo anterior é o problema do comego/inicio [Anfang].
O comecgo/inicio [Anfang] é necessario, mas ao mesmo tempo impossivel. Todo
comeco/inicio [Anfang] ja implica uma media¢do, uma pressuposicdo de “algo” (por
isso, alguns pressupunham um método, como Descartes, por exemplo). Por isso, na

Introdug¢do da Phdnomenologie des Geistes, fica claro que se parte do saber tal como

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapa, Amapa, 2025.



23

se manifesta para a consciéncia natural [natiirliche Bewuftsein], para percorrer o
mesmo caminho da formacao da consciéncia. Agora, o imutavel indeterminado, o
absoluto, é quem em si mesmo se abre para ser apreendido em nds, pois é nosso
patrimonio cultural e historicamente configurado, final do caminho da experiéncia
da consciéncia e o inicio/comego [Anfang] do elemento do saber (l6gico) (Hegel, 3,
p.39). O comecgo/inicio [Anfang] ja é o fim porque no fim ja esta o desenvolvimento
do comeco/inicio [Anfang], ou como diz o préprio Hegel:

o verdadeiro é somente esta igualdade que se restaura ou a reflexdo no
ser outro do eu mesmo, e ndo uma unidade originaria como tal ou uma
unidade imediata como tal. E o devir de si mesmo, o circulo que pressupde
e tem por principio seu termo como seu fim e que s6 é real por meio de seu
desenvolvimento e de seu fim (Hegel, 3, p. 23).

A unidade entre crencas, razoes e experiéncias manifesta na imanéncia da
relacdo sujeito-objeto é dada pela imanéncia do espirito, por isso se torna cientifica
a analise dos fatos da consciéncia, ndo pela indubitabilidade da consciéncia
(como em Schulze), mas pela totalidade do movimento que contém os momentos
essenciais da consciéncia, ou seja, a sistematicidade que se apresenta no transito de
uma figura para outra.

A filosofia é busca do absoluto através do concreto, por isso o pensamento
inicia/comeca [Anfang] com a nao-filosofia, com o pensamento comum e na
certeza sensivel dos 6rgdos — de onde vem a tendéncia da consciéncia de ir além
de si mesma, como na metafisica, por exemplo, que faz com que o saber tenha de
se apresentar como manifestacdo e como negacdo desse saber (Hegel, 3, p. 74). Ao
contrario do ceticismo cartesiano, no ceticismo filoséfico de Hegel, a consciéncia
deve superar-se a si mesma na abordagem e experiéncia do fendémeno (do contetido
mental), de onde vem a solu¢do para a contraposi¢do entre a consciéncia natural
[natiirliche BewufStsein] e a consciéncia filoséfica [philosofisches Bewufstsein]. Isso é

o que Hegel chama de ceticismo consumado ou dialética:

o caminho da consciéncia natural que luta para chegar ao verdadeiro
saber ou como o caminho da alma que percorre a série de suas
configuragdes como tantas outras estacdes de transito que sua natureza
traca, depurando-se assim até se elevar ao espirito e chegando, através da
experiéncia completa de si mesma, ao conhecimento do que em si mesma
é (Hegel, 3, p. 72).

A dialética é uma experiéncia de formacao [Bildung] da consciéncia, uma
amostra de como o singular se desenvolve até chegar ao universal, movimento
intrinseco nela que lhe manifesta sua natureza histérica e espiritual. Agora, a

experiéncia da consciéncia é a dor do negativo, é a ndo correspondéncia entre

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapa, Amapa, 2025.



24

sujeito e objeto em si, um desprendimento, uma separacdo da vida natural da
consciéncia (Hegel, 3, p.72). O que Hegel quer dizer é que o homem que s6 conhece
por meio de sua consciéncia deve acessar o conhecimento do absoluto, avaliando e
depurando-se de suas préprias manifestacdes psicoldgicas. Isto é, ao ter experiéncia
de suas proéprias limitagdes, pode realizar uma sintese entre esta consciéncia e a

contradicao entre sujeito e objeto:

Este caminho tem para ela um significado negativo e o que € a realiza¢ido
do conceito vale para ela como a perda de si mesma, ja que por este
caminho perde sua verdade. Podemos ver nele, portanto, o caminho da
duvida ou mais propriamente o caminho do desespero [...] a davida é aqui,
a penetracdo consciente da ndo-verdade do saber que se manifesta (Hegel,
3,p.72).

Segundo Hegel, ao negar algo, gera-se uma experiéncia dessa nao verdade, e,
consumindo-se essa limita¢do, produz-se uma mudanga na relagdo sujeito-objeto
- daf o carater ascendente do movimento e formacdo da consciéncia natural
[natiirliche BewufStsein] para o saber absoluto. Assim, a necessidade do impulso
imanente da consciéncia implica superar sua prépria limitacao singular.

O ceticismo ¢é entdo para Hegel uma figura da autoconsciéncia
[SelbstbewufStsein], um momento significativo no relacionamento com o
conhecimento do Outro como si mesmo (da relacao entre as consciéncias) e, como
tal, momento (real) da liberdade de pensamento, ja que revela o multiplamente
determinado [vielfach bestimmten] no mundo das crencas e razdes, sendo entdo,
por isso, a certeza de sua liberdade de pensar (Hegel, 3, p.158-161). A consciéncia
cética se eleva como a negacdo do outro, vé-se ela mesma no outro e se torna uma
negacao autoconsciente, ou autoconsciéncia como negag¢des sobre negac¢des, assim
que se erige como medium universal do existente (a pauta do existente). Assim, as
formas colidem entre si e, a0 mesmo tempo que ndo se reconhecem como uma e a
mesma coisa com o indeterminado absoluto que a consciéncia coloca como o outro
de si, duplicam-se no seu interior e, com isso, manifesta-se seu carater limitado
enquanto figura. Esse seu movimento negativo [negative Bewegung] é a dialética
ou consumac¢do desse mesmo ceticismo da consciéncia, na qual o conceito é a
diferenca que se encontra no seu interior, autoformando-se e gerando seus graus de
diferenciacgdo. Isso quer dizer o transito para a outra nova figura da autoconsciéncia
livre que se aproxima a infinitude (Hegel, 3, p. 161-163).

Em suma, Hegel assume o desafio cético de modo contundente, o entende
desde a histéria da filosofia como figura da consciéncia, mas, sobretudo, como
inteligibilidade racional presente no desenvolvimento do dialético, do Iégico, ao

mostrar a negatividade da razao e, por isso, ele é entendido como exigéncia de sua

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapa, Amapa, 2025.



consumacgao.

Consideracgoes finais

25

O ceticismo antigo marcou um modo de considerar as possibilidades do

conhecimento e deixou em xeque o impeto tedrico da filosofia. Certamente,

significa um desafio para a tradicao e foi central no surgimento da modernidade,

onde o debate acerca das potencialidades e limitagdes do conhecimento mobilizou

a reflexdo tanto de Descartes como de Hegel, os quais assumiram o trabalho critico

do pensamento ao questionar o modo ingénuo e imediato para justificar nossas

crencas ante o mundo externo e ante a potencialidade do sujeito epistémico.

Contudo, ainda com os nexos entre suas filosofias, no tocante a centralidade do

sujeito e do valor da razdo, o modo como respondem aos tropos [tropoi] céticos (de

Agripa) vai os distinguir em relacao os critérios de conhecimento.

Quadro #1: Comparac¢ao dos Tropos Céticos em Descartes e Hegel

Tropos Céticos

Descartes

Hegel

Diversidade de Sistemas

Método de Conhecimento
a partir de um sujeito de
enuncia¢do universal que é
0 cogito

Movimento dialético da to-
talidade (“O todo é o verda-
deiro”)

Regressao ao infinito

Falibilismo, Coerentismo e

Fundacionista dinamico,

Fundacionismo coerentismo, falibilismo
Relacao Cogito Experiéncia da consciéncia
Axioma e Hipoteses a)Cogito a) Espirito Absoluto
b)Método: Duvida b)Dialética
c) Deus c) Consciéncia

Prova Circular

(i) Posso saber com certeza
que (p), somente se primei-
ro sei com certeza que (q).
(ii) Posso saber com certeza
que (q), somente se primei-
ro sei com certeza que (p).

(i) Posso saber com certeza
que (p), somente se primei-
ro sei com certeza que (q).

Fonte: Elaboracdo proépria.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapa, Amapa, 2025.




26

Enquanto, para Descartes, o ponto de partida é o questionamento da veracidade
dos dados fornecidos pelos sentidos, sem remeter-se direitamente a tradicdo do
ceticismo antigo, Hegel, por outro lado, abordou diretamente a tradicao desde a
historia da filosofia e, em um claro debate com o surgimento de sua critica na ordem
do contexto intelectual alemdo, o comparou com o ceticismo antigo, encontrando
nele o impeto inerente da negatividade da razao. O intelectual francés procurou um
método Unico e a partir do principio indubitavel do cogito, enquanto o intelectual
alemdo sustentou que o movimento da totalidade conecta imanentemente
objeto e sujeito do conhecimento, de tal maneira que ndo é impossivel formular
antecipadamente um método sem antes pressupor como verdadeiras as proprias
projecdes contidas em tal instrumental. Descartes consegue formular a validez
da “autoridade da primeira pessoa”, mas mantém um argumento teoldgico para
sustentar a objetividade do conhecimento. Por isso, Hegel valorizou o esforco,
mas criticou o fato de considerar “transparentes” os conteidos mentais para a
consciéncia, ja que, para ele, ¢ na mesma experiéncia da consciéncia que se revela
sua figura cética. Isso significa dizer que muitas de nossas crencas vém do mundo
historico, pelo que a autoridade epistémica obedece a um “nds” que é em si e para si,
o que Hegel denominou como espirito, onde se apresenta a identidade pura (Iégica)

entre “ser” e “pensar”.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapa, Amapa, 2025.



27

Referéncias Bibliograficas

BISNETO, O. C. Hegel e o Problema do Ceticismo. Saberes, v.3, p. 134-150, 2010.
DESCARTES, R. Discurso Sobre o Método. Petropdlis: Editora Vozes. 2008.
. Meditagdes sobre Filosofia Primeira. Campinas: Editora Unicamp. 2008a.

.Objeciones Hechas por Personas muy Doctas Contra las Presedentes Meditaciones, con las
Respuestas del Autor. Madrid: Closas Orcoyen,1977.

HEGEL, G. W. F. Verhdltnis des Skeptizismus zur Philosophie. Werke Band 2 (Jenaer Schriften). Berlim:
Suhrkamp Verlag, 1970.

. Phdnomenologie des Geistes. Werke Band 3. Berlim: Suhrkamp Verlag, 1970.

. Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften (I). Werke Band 8. Berlim: Suhrkamp Verlag,
1970.

. Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften (1I). Werke Band 9. Berlim: Suhrkamp Verlag,
1970.

. Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften (I1I). Werke Band 10. Berlim: Suhrkamp
Verlag, 1970.

. Vorlesungen tiber die Geschichte der Philosophie (11). Werke Band 19. Berlim: Suhrkamp Verlag,
1971.

. Vorlesungen tiber die Geschichte der Philosophie (III). Werke Band 20. Berlim: Suhrkamp
Verlag, 1971.

MARIAS, J. Histéria Da Filosofia. Sio Paulo: Martins Fontes. 2004.
QUISPE, H. Descartes y el Escepticismo. Revista Areté, v. 8, n. 2, p. 293-307, 1996.
PIULATS RIU, O. Dialéctica y Escepticismo en Hegel. Connvivium, n. 14, 2001.

SOSA, E. Como Resolver la Problematica Pirronica: Lo que se Aprende de Descartes. Teorema, v. 16,
n.1, p. 7-26.1996.

STROUD, B. El problema del mundo externo. In: El Escepticismo Filoséfico y su Significacién. Cidade
do México: Fondo de Cultura Econémica (FCE), 1991.

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapa, Amapa, 2025.





