
Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 6-27, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

Considerações sobre o ceticismo filosófico em 
Descartes e Hegel

 Hander Andrés Henao *

Recebido em setembro de 2025. Aceito em outubro de 2025.

Resumo: Este artigo procura abordar o problema do ceticismo filosófico em René Descartes (1596-
1650) e G. W. F. Hegel (1770-1831). Procuro entender o papel que ambos os pensadores dão aos 
questionamentos realizados pela crítica cética às possibilidades de conhecimento do mundo externo 
e o modo como suas respostas configuram suas posturas em torno do critério de verdade de nossas 
crenças amparado na “autoridade da primeira pessoa”. Trata-se de mostrar a centralidade que 
a discussão do ceticismo teve para a formulação da filosofia moderna e, nesta, os vínculos que se 
estabelecem entre as dimensões céticas no pensamento de Descartes e Hegel.

Palavras-chave: Ceticismo; crenças; dialética; cogito; verdade.

Abstract: This article seeks to address the problem of philosophical skepticism in René Descartes 
(1596-1650) and G. W. F. Hegel (1770-1831). I try to understand the role that both thinkers give to 
the questions made by skeptical criticism about the possibilities of knowledge of the external world 
and the way their answers configure their postures around criteria of truth regarding our beliefs 
grounded on the “authority of the first person”. The article aims to show the centrality that the 
discussion of skepticism had for the formulation of modern philosophy and, in this endeavor, the 
links that are established between the skeptical dimensions in the thought of Descartes and Hegel. 

Keywords: Skepticism; beliefs; dialectics; cogito; truth.

* Graduado em Filosofia pela Universidade Federal da Integração Latino-Americana (UNILA). Mestre 
em Filosofia pela Universidade de Brasília (UNB). E-mail: sociologiadialectica11@gmail.com; 
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9606-7450. 



7

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapá, Amapá, 2025.

Introdução

Vivemos e agimos recorrentemente sem nos perguntarmos se o mundo que 
nos rodeia e em que realizamos nossas vidas no cotidiano existe ou não existe. 
Nós simplesmente agimos. Inclusive, temos certas crenças em relação a esse 
mundo que damos por certa sem justificação plausível; simplesmente aceitamos 
que no cotidiano as coisas estão lá e eventualmente se desenvolvem desse 
modo. Dificilmente duvidamos da existência das coisas sensíveis que aparecem 
imediatamente diante de nossos narizes, tendo uma convicção auto justificada da 
certeza da existência do mundo externo. A consciência comum não se pergunta: 
existe ou não existe o mundo? Conhecemos ou não conhecemos as coisas reais que 
estão no mundo? Ela simplesmente age e, em seu agir, deixa por certas suas crenças.

Não é assim com a consciência reflexiva ou filosófica. Ela encara como sua 
maior responsabilidade refletir sobre essas questões supostamente “claras e 
evidentes”. O antigo ceticismo fundado por Pirron de Elis (360 a.c – 270 a.c.), por 
exemplo, colocava especial ênfase nestas duas questões, ao manifestar que não 
podemos compreender nem conhecer realmente o mundo externo, já que nem 
sequer podemos ter certeza de que este mundo realmente existe. Por isso, o melhor 
que podemos fazer é “suspender nosso juízo”(epoché) diante da verdade das coisas 
e a possibilidade de nosso conhecimento delas (Marías, 2004). Somos enganados 
por nossas ilusões, por nossos sonhos e crenças tradicionais, mas, acima de tudo, 
somos enganados por nossos sentidos e nossos próprios raciocínios; assim, no 
máximo, só nos resta lançar meras opiniões frente às coisas exteriores da realidade. 
De ser assim as coisas, tanto a filosofia como a ciência seriam impossíveis, já 
que perdem seu próprio objeto, ao encarar tais questões, tornando o ceticismo 
realmente um desafio para a procura da verdade. 

Descartes e Hegel retomam este questionamento sobre a concepção cética 
do mundo externo, pois, questionando a veracidade da imediatez da crença do 
mundo exterior, buscaram a construção do conhecimento certo e seguro do mundo 
existente. Isso significa dizer que procuraram o critério de verdade com maior 
precisão e rigor. O pensamento de Descartes configura o que tem sido chamado de 
“ceticismo filosófico”, porque a descoberta do cogito, da subjetividade como critério 
para avaliar a existência e conhecimento do mundo é o ponto de partida para uma 
posição crítica em relação às suas crenças sobre o conhecimento e a existência 
desse mundo, elaborando uma maneira segura de chegar às verdades “claras” e 
“evidentes” – enquanto que a dialética hegeliana é a consumação desse ceticismo, 
ou seja, o conhecimento do absoluto. Em Hegel, são uma e a mesma coisa, o ponto 
de vista da consciência da modernidade, inaugurado por Descartes e o ponto de 



8

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapá, Amapá, 2025.

vista substancialista e especulativo dos antigos. O projeto cartesiano inaugura o 
projeto filosófico da modernidade, sendo o idealismo especulativo a radicalização 
desse projeto.

No presente escrito, pretendemos mostrar esta via de superação, que vai 
de Descartes a Hegel, tendo como eixo central a abordagem sobre o “problema 
do mundo externo”, bem como o caráter e fundamentação de um “critério de 
conhecimento” que determina a “autoridade da primeira pessoa”, que tanto 
desespero e confronto causa entre “internalistas” e “externalistas” epistêmicos. 
Numa primeira medida, tentaremos mostrar como o projeto filosófico de Descartes 
configura a abordagem do problema do mundo externo e seu conhecimento, 
assinalando os elementos céticos que configuram sua proposta filosófica. Logo 
depois, abordaremos de que maneira o idealismo especulativo hegeliano responde 
a esses abismos gerados pelo ceticismo com a construção do dialético referente à 
unidade sujeito e objeto.

Descartes: o Problema do Mundo Externo e a “Autoridade da Primeira 
Pessoa”

O projeto filosófico de Descartes se constitui a partir do ceticismo, já que a 
maneira como o autor elabora suas perguntas parte da suposição segundo a qual 
podemos estar errados e nos enganarmos no que acreditamos sobre o mundo que 
nos rodeia. É por isso que sua abordagem sobre o mundo, como uma reflexão de 
primeira ordem, configura-se a partir da construção de um âmbito da certeza 
epistemológica sobre o conhecimento do mundo. Assim, a partir de uma reflexão 
de segunda ordem, configura-se e fundamenta-se uma epistemologia. O ceticismo 
cartesiano se desenvolve por duas vias ligadas entre si:

a)  A que responde à pergunta sobre como conhecemos o mundo de forma 
clara e evidente → reflexão de primeira ordem;

b) A que responde à pergunta sobre como o mundo existe → reflexão de 
segunda ordem;

Ambas as perguntas conectam as dimensões epistemológicas e ontológicas 
na filosofia cartesiana, ligando intimamente as obras do Discours de la méthode 
(1637) e Meditationes de prima philosophia (1641) num trânsito que relaciona 
reciprocamente as ordens de reflexão nos estatutos ontológicos e epistêmicos, 
que muitas vezes obscurece o fundamento da transição. Agora, este fato obedece 
à dificuldade de compreender Descartes como um filósofo cético1. Descartes 

1 Uma interpretação adversa pode se ler em Quispe (1996), onde se considera que o fundamental 



9

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapá, Amapá, 2025.

parte de uma crítica a todas nossas crenças mais cotidianas e, às vezes, com muito 
maior rigor, da crítica às nossas crenças justificadas. No entanto, Descartes não é 
propriamente um cético clássico, já que defende uma justificação clara e evidente 
do que acreditamos sobre o mundo. Não se limita a questionar as fontes originárias, 
os procedimentos e caminhos que tomamos para justificar o que acreditamos, 
senão buscar um critério único que lhe permita partir de algo evidentemente certo 
e daí determinar a existência do mundo.

A natureza do problema é que da mesma forma que se nega a veracidade 
imediata de nossas crenças, na medida em que se “suspende o julgamento” frente 
à veracidade de nossas crenças, se elabora um método, um caminho através do 
qual se pode construir um conhecimento claro e evidente. O critério que se coloca 
para considerar uma crença como conhecimento verdadeiro e justificado é que seja 
claro e evidente, tornando-se ao mesmo tempo a atividade própria da existência e 
formação do cogito que pensa e conhece a verdade.

No Discours de la méthode, desde o início, questiona-se o fato de acreditar 
que o conhecimento e a razão são algo doado de forma equitativa e proporcional 
a cada um dos seres humanos. É necessário destruir nossa “sã convicção”; assim, 
por exemplo, a finalidade do primeiro capítulo do Discours de la méthode mostra 
a necessidade que Descartes teve de abandonar todo ponto de vista anterior, 
questionando suas bases e fontes de origem, bem como seus procedimentos 
fundamentais para chegar à justificação de uma crença. É necessário uma revisão 
antes de dizer algo sobre a realidade do mundo, da verdade dessas fontes, métodos, 
conceito e ordem do nosso conhecimento (Stroud, 1991).

Esta posição, como bem demonstra Barry Stroud em seu trabalho Ceticismo 
filosófico e seu Significado (1991), está diretamente relacionada com a natureza 
cética de Descartes, fundamentalmente com sua postura frente ao problema 
do mundo externo. Esse problema, se quiser, surge recorrentemente para a “sã 
convicção”. Ao tratá-lo, Descartes dota-o de uma dimensão filosófica descomunal, 
ao abordar a problemática do pirronismo sobre o critério da verdade (como saber 
que aquilo que sei é realmente como acredito que sei que é). Como bem diz Stroud 
(1991, p. 15), sua especificidade está na maneira em que ele levanta e aborda a 
questão, que é perguntando sobre o estatuto de suas crenças. De todas as crenças, 
a de que existe o mundo externo que podemos conhecer é a fundamental, ponto 
e eixo de condução em sua argumentação. Descartes inicia problematizando a 
evidência imediata do mundo externo ao questionar o estatuto epistemológico 

para Descartes foi sua discussão com o aristotelismo da escolástica e não tanto assim com a crítica 
cética ao problema do mundo exterior e do critério de verdade.



10

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapá, Amapá, 2025.

da possibilidade de seu conhecimento através daquilo mesmo que o mostra como 
evidente e claro em sua realidade: os sentidos.  Diz Descartes:

Com efeito, tudo o que admiti até agora como o que há de mais verdadeiro, 
eu recebi dos sentidos ou pelos sentidos. Ora, notei que os sentidos às 
vezes enganam e é prudente nunca confiar completamente nos que, seja 
uma vez, enganaram (Descartes, 2008, p.18).

Stroud (1991, p.22-23) conseguiu demonstrar sua dimensão filosófica ao 
encontrar os conteúdos céticos da crítica ao critério de verdade advindo dos 
sentidos. Os sentidos são a fonte e justificativa mais firme que temos para assegurar 
a existência do mundo que nos rodeia, ainda mais do que a tradição, uma anedota, 
ou dogma religioso etc. Por isso, na leitura que realiza Stroud (1991, p.36), fica 
claro o fato de que na “Primeira Meditação” se trata sobretudo de manifestar como 
nossos sentidos, que parecem ser a fonte mais fidedigna da imanência e realidade 
do mundo, nos enganam e nos mantêm em infinidade de quimeras e ilusões 
possíveis, comparáveis em toda medida com o estado de sonhar, sendo o eixo pelo 
que começa o ceticismo cartesiano. 

Qual é a verdadeira natureza do problema? Para entender essa natureza, temos 
que rastrear cada um dos movimentos que Descartes faz quando avalia as crenças 
que possuímos diante do mundo exterior. Stroud (1991, p.24) certamente marca 
três movimentos fundamentais:

α) Investigação dos princípios: Procurar as fontes, canais, bases e origens de 
nossas crenças;

β) Dúvida: avaliar cada um desses princípios imersos em nossas crenças;
𝛄) Determinar se são fonte de clareza e evidência: definir o procedimento para 

avaliar o caminho para chegar a um conhecimento certo.
Estes três movimentos são realizados por Descartes para considerar todas 

as nossas crenças. Fundamentalmente, em relação às que têm a ver com o mundo 
externo, Descartes realiza este movimento com total atenção para concluir que 
nossos sentidos não nos fornecem realmente uma fonte clara e evidente da certeza 
do mundo, já que não se pode por meio deles determinar uma distinção entre o 
real e a ilusão, entre a “essência” e a “aparência”. Se as coisas sempre não são como 
nos aparecem e são dadas de maneira imediata por nossos sentidos, seria preciso 
dizer que os sentidos não são um princípio fundamental nas tarefas cognitivas, 
do mesmo modo que seria preciso dizer que a matéria perde assim um estatuto 
ontológico fundamental.

Stroud (1991, p. 33-35) questiona a especificidade dos movimentos α e β, onde 
os sentidos aparecem sob uma dupla apresentação: de um lado, como princípios 



11

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapá, Amapá, 2025.

importantes para o conhecimento do mundo e, por outro, como duvidosos e 
enganosos ao mesmo tempo. Em relação à investigação dos princípios que nos 
permitem conhecer o mundo externo (α), Descartes parte de um exemplo em que 
os sentidos são a fonte mais confiável de conhecimento: a certeza sensível imediata 
do mundo, que mostra a possibilidade e verdade do mundo. Com este caso, se pode 
considerar todos os casos possíveis em que os sentidos participam como fontes de 
certeza e clareza do conhecimento. Como não podemos avaliar cada uma de nossas 
crenças, precisamos avaliar todas sob um único critério e, como já dissemos, esse 
critério é o da clareza e evidência.

Nada mais evidente do que o que tomamos, cheiramos, saboreamos, ouvimos 
e olhamos de maneira imediata com nossos sentidos. Este caráter imanente da 
realidade dada pelos sentidos é o melhor caso em que conhecemos o mundo pelos 
sentidos – afirmar que estou “aqui” e “agora”, seja sentado em frente a um fogo com 
uma folha de papel na mão ou olhando para a tela do computador enquanto escrevo 
este ensaio para vocês. A intuição sensível imediata que temos do mundo permite 
agrupar todos os casos em que conhecemos por meio dos sentidos, porque é onde 
se apresentam melhor as condições para o posicionamento confiável dos sentidos 
como fonte de conhecimento (Stroud, 1991).

Os sentidos sempre nos dão um tipo de informação sobre o mundo; estamos, 
como seres unidos a um corpo, afetados pelo mundo exterior e os órgãos dos 
sentidos são as portas por onde entram tais afetos. Os sentidos deixam-nos ver 
a presença de um mundo exterior, nos dão sua aparição, por isso, não se trata de 
trazer o pior das condições, onde aparece uma necessidade inegável de dúvida 
sobre a veracidade do nosso conhecimento sensitivo. Pelo contrário, é um caso em 
que a dúvida parece impossível. Este caso é representativo, é um caso que serve 
de forma universal e, no entanto, como diz Stroud (1991, p.23), Descartes, em sua 
“Primeira Meditação”, deixa claro que não sabemos com exatidão a veracidade das 
imagens que se produzem a partir de tal afetação sensível imediata do aqui e agora.

O segundo dos movimentos (β) de Descartes descrito por Stroud (1991), 
ao identificar o sono e a vigília em relação ao que acreditávamos sobre o mundo 
exterior baseados nos sentidos, posiciona como condição de possibilidade de 
conhecimento a necessidade de distinguir precisamente aqueles que pelos sentidos 
não podemos distinguir: a ilusão da realidade, o sono e a vigília, a essência e a 
aparência. Os sentidos podem me mostrar o real, mas apenas por sua manifestação 
aparente, seja porque estamos sonhando ou porque somos enganados por um 
gênio maligno. Os sentidos são então um princípio e fonte de conhecimento, mas 
é possível duvidar deles, pelo que podem ser considerados como uma fonte de 



12

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapá, Amapá, 2025.

falsidade. Em consequência, a possibilidade da aparência, de não distinguir entre 
o sonho e a realidade, embora Stroud (1991, p. 29-30) traga exemplos em que o 
ocorrido no sonho corresponde ao acontecido no mundo exterior (ou seja, em que 
a crença produto dos sentidos pode ser verdadeira), é um obstáculo para conhecer 
e, por isso, torna-se condição necessária, mas não suficiente, para chegar a um 
conhecimento. É indispensável “saber que se sabe”, reconhecer que não se está 
sonhando para conhecer efetivamente (terceiro movimento 𝛄).  

Como por meio dos sentidos não há maneira de distinguir o falso do 
verdadeiro, se configura a virada para a subjetividade, para o cogito como critério 
de delimitação: “o que acreditava ver pelos olhos só compreendo pela faculdade de 
julgar que está em minha mente” (Descartes, 2008a, p. 59). Além disso: 

não podemos conceber qualquer ato sem o seu som, como por exemplo 
pensamento sem uma coisa que pensa, porque a coisa que pensa não pode 
ser nada [...] eu só quero dizer que todos esses modos de pensamento que 
há em mim não podem ter qualquer existência fora de mim (Descartes, 
1977, p.142 -144).

A posição de Descartes é uma posição internalista e não externalista; ou seja, 
ele considera que o fato de que o que acreditamos (que o mundo existe) é causado 
pela mesma crença que temos (o mundo), não é garantia de que se conheça, antes é 
necessário satisfazer a condição pela qual se distingue sono e vigília: é necessário o 
cogito. Descartes não pensa, como os externalistas acreditam, nas crenças naturais 
do estilo: “x tiene una creencia natural de que P si y sólo si (i) es el hecho de que P 
lo que causa que a x le parezca que P, y (ii) es el hecho de que a x le parece que P lo 
que causa que x crea que P” (Barnes apud Sousa, 1996, p. 8).

 O conhecimento é construído de forma clara e evidente, por isso se faz 
necessária a primeira pessoa para “saber que se sabe”. A dúvida e o cogito se 
estabelecem de maneira paralela, já que são o critério ativo para conhecer. Em 
outros termos e, seguindo neste ponto o dito por Ernest Sosa em Como resolver 
a Problemática pirrônica: o que se aprende de Descartes (1996), Descartes é 
propriamente um internalista, muito mais que um fundacionista. Como Sosa diz:

(…) o ponto importante, mais específico, é ainda este: para Descartes, 
a clareza e distinção de uma proposição para um sujeito em um 
determinado tempo não lhe fornece a aceitação (percepção, crença) (...) 
dessa proposição, por parte do sujeito, o status epistêmico mais desejável 
de conhecimento certo; quero dizer: o mais alto status, o preferido, a 
saber: scientia (Sosa, 1996, p.15).

A dúvida cartesiana, como o ceticismo pirrônico, lhe permite estabelecer uma 
ruptura com a tradição e sobretudo com o estatuto de confiabilidade dos sentidos 



13

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapá, Amapá, 2025.

– e dos dogmas do senso comum – porque se estende para todos os casos e todos 
os objetos. Agora, em Descartes, a negação é ao mesmo tempo a construção de 
um sujeito, de uma primeira pessoa, do cogito racional, que orienta as operações 
distintivas entre a essência e a aparência, indo além do caráter negativo do duvidar. 
Sua negação não deixa algo vazio, mas deixa algo determinado, isto é, constitui algo, 
o cogito e sua atividade como padrão, como resultado da negação. Seguindo de 
novo Sosa, devemos dizer que Descartes configura um princípio de conhecimento 
no qual: “(PC): Você sabe que p e capta (compreende) a proposição de que você 
sabe que p, apenas se é justificado acreditar que as fontes da crença própria são 
(minimamente) confiáveis (isto é, não são não-confiáveis)” (Sosa, 1996, p.16).

A proposta de Descartes descrita desta maneira, que acabamos de fazer, 
mostra como principal interesse a formulação de um princípio para filosofia 
diferente dos sentidos. Este é o método, fundamentado no estabelecimento de 
um cogito, que ativa o exercício da razão independentemente dos objetos, já 
que se pode exercer o pensamento para todos os assuntos sem que possamos 
duvidar do próprio procedimento de duvidar. A dúvida é o ponto de partida para 
o estabelecimento de uma ruptura com os sentidos, assim como o estabelecimento 
do sujeito do conhecimento, isto é, o estabelecimento da dúvida é ao mesmo tempo 
o estabelecimento da necessidade da consciência. No Discurso sobre o Método e nas 
Meditações fica claro que a atividade negativa da consciência, sua dúvida, é o que 
lhe permite realizar um julgamento distinto entre o real e o ilusório do sonho e se 
configurar como consciência que “sabe com certeza que p”.

O terceiro movimento na abordagem do problema sobre o mundo externo (γ), 
nestas circunstâncias, deixa os sentidos sem argumentos válidos como justificativa 
na configuração de conhecimento claro e evidente do mundo externo, uma vez que 
não cumpre a condição necessária para o conhecimento, não cumpre o critério do 
conhecimento e não ajuda a elaborar uma primeira pessoa do saber. Os sentidos 
não me permitem saber se algo realmente existe ou não, então eles não são uma 
fonte confiável na construção de nossas crenças. Da mesma forma, como o caso 
considerado por Descartes é o mais representativo de todos os casos, se não for 
possível conhecer o mundo exterior, nem mesmo pela certeza imediata de que 
estou aqui e agora, a avaliação negativa dos sentidos pode se estender para todos os 
casos (Stroud, 1991).

Como vemos, o ceticismo que configura Descartes faz com que a verdade do 
cogito seja posta a partir dos critérios da construção da dúvida, pois na medida 
em que se questiona a existência de todas as coisas, pela atividade negativa da 
dúvida universal, não é possível negar a própria atividade, a atividade da dúvida. 



14

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapá, Amapá, 2025.

O fundamento indiscutível tem que ser, logicamente, depois de ter descartado os 
sentidos, o fato de que está duvidando (Descartes, 2008). Quando Descartes busca 
um método que estruture o conhecimento da filosofia, é inevitavelmente levado a 
estabelecer o cogito como fundamento da realidade. A realidade externa é definida 
por sua referência à consciência do homem. 

O cogito é uma verdade evidente e imediata, produto tanto de uma dedução 
lógica como de uma intuição imediata. Aqui, aparece uma diferença muito fina em 
relação ao cogito nos textos cartesianos. No Discurso sobre o Método, o cogito se 
estabelece por intuição e dedução, sendo a fórmula: penso logo existo, enquanto nas 
Meditações, ele é configurado de uma forma imanente, eu penso = sou. No primeiro 
texto, se estabelece que, na medida em que se realiza a operação do pensar, verifica-
se a certeza de que se é um ente real que pensa, enquanto, no segundo escrito, uma 
vez que se pensa, existe. No primeiro texto, mantém-se a possibilidade de distinguir 
entre:

(φ) Atividade pura do pensamento;
(ψ) Autorreferência;
(ω) Certeza de que é algo.

Na “Segunda Meditação”, o cogito é definido por sua imediatez de existência na 
medida em que duvida e deixa de duvidar para existir, fundindo-se em uma única 
noção estas três dimensões que se distinguem. A introspecção intelectiva do cogito 
deixa de ser um problema estritamente epistemológico e se torna imediatamente 
um problema ontológico, em que a existência do cogito como atividade pensante 
determina sua própria essência como pensamento. Essa ambiguidade na definição 
do estatuto claro do cogito configura uma contradição interna na abordagem 
de Descartes, uma fissura que, como menciona Sosa (1996), realiza um recurso 
teológico, quase fundacionista, ao recorrer a Deus como sustentador último 
da certeza e verdade do mundo e, portanto, também de cogito que parecia 
sustentar tudo. A “Terceira Meditação”, nos diz Sosa (1996), leva Descartes a 
sustentar outro critério necessário para o conhecimento, além da distinção entre 
essência e aparência que realiza o cogito como já dissemos. Este novo critério é o 
conhecimento da verdade de Deus, sem o qual até mesmo as operações sustentadas 
como verdadeiras do cogito se tornam duvidosas como os próprios sentidos.

Deus continua sendo um tema central para a época. Sem ter Deus nas 
discussões, não é possível realmente começar a polemizar de maneira filosófica. 
Agora, a revolução cartesiana consiste em colocar Deus diretamente em relação 
ao homem. O pensamento é a chave dessa relação, pois a natureza divina estará 



15

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapá, Amapá, 2025.

presente no homem através do cogito, mas se manifestando de forma imperfeita 
nele. Quando Descartes se propõe a mostrar pela introspecção intelectiva a certeza 
e evidência de sua existência como uma res cogitans, a partir da dúvida realizada 
pelo pensamento, parece que está sustentando a si mesmo como fundamento das 
coisas e do próprio ser. Ao contrário, imediatamente feito isso, coloca a necessidade 
de um outro “algo” que fundamenta seu ser. A dúvida que lhe deu sua evidência 
como ser pensante que pode conhecer o mundo externo é, ao mesmo tempo, a 
evidência de sua imperfeição, pois não é melhor saber do que duvidar?

O crente tem uma vantagem sobre o ateu, mesmo se o ateu fosse guiado pela 
dúvida metódica saudável, precisaria do conhecimento da verdade divina que dota 
de realidade o mundo exterior e o próprio cogito. Este é, como bem o manifesta 
Sosa (1996), um dos abismos que aparecem nas argumentações de Descartes e 
como diz:

Ele acredita que pode se defender de tais dúvidas apenas através do 
raciocínio teológico que induz a coerência, que fornece uma perspectiva 
epistêmica sobre si mesmo e seu mundo, em termos dos quais ele pode se 
sentir seguro sobre a confiabilidade de suas faculdades. E essas faculdades 
devem incluir as mesmas faculdades utilizadas para alcançar, através do 
raciocínio teológico a priori, sua perspectiva sobre si mesmo e seu mundo, 
perspectiva que permite segurança na confiabilidade de tais faculdades 
(Sosa, 1996, p.16).

O próprio sujeito que pensa não tem continuidade em seu pensamento, se não 
duvidar, não existe, e, além disso, o conteúdo objetivo do pensamento, a verdade 
objetiva da ideia, é colocada por Deus assim como a própria ideia é colocada 
também por ele no interior do cogito. É como se o cogito fosse o axioma sobre o 
qual suspendia a realidade do mundo exterior – inclusive, a possibilidade de pensar 
em Deus mesmo dependia de encontrar o cogito como verdade clara e evidente. No 
entanto, optamos agora pela crença de que, sem o conhecimento da ideia de Deus 
perfeito, não podemos ter certeza de que 2 +4 = 6 ou que estamos duvidando. Sosa 
(1996, p. 16) aponta que esta é a circularidade na qual fica preso Descartes, já que 
em uma mesma ação ele fica suspenso entre um fundacionismo, um falibilismo e 
um coerentismo. Continua Sosa, dizendo que Descartes se compromete com duas 
proposições que o levam a um círculo:

(i) Posso saber com certeza que (p) qualquer coisa que eu perceba de 
forma clara e distinta é verdade, somente se primeiro sei com certeza que 
(q) há um Deus verdadeiro. (ii) Posso saber com certeza que (q) há um 
Deus verdadeiro, somente se primeiro sei com certeza que (p) é verdade 
qualquer coisa que eu perceba de forma clara e distinta (Sosa, 1996, p.16).



16

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapá, Amapá, 2025.

Essa confusão, esse abismo que resta após a virada cética, favorece as objeções 
externalistas às posições de Descartes em relação ao status dos sentidos no 
conhecimento. Stroud (1991), diz, por exemplo, que mesmo reconhecendo que a 
possibilidade de que algo seja uma ilusão é um obstáculo para o conhecimento em 
ocasiões, não é, contudo, uma condição necessária para o conhecimento do mundo 
externo; podemos conhecer mesmo sem saber se o que conhecemos é real ou 
verdadeiro. O critério do conhecimento que enunciamos acima, que desacreditou os 
sentidos como fonte veraz de conhecimento, realmente não realiza esse descrédito, 
já que podemos conhecer realidades estando dormindo, como o que 2+4 = 6, 
mesmo se estamos sonhando que realizamos uma conta em qualquer situação, ou, 
no caso que acreditemos que na casa do vizinho se realiza uma festa, embora seja 
o barulho dela que me faça imaginar tal acontecimento. Nos casos descritos acima, 
é possível ter uma crença verdadeira mesmo que nos encontremos em estado de 
sonhar. A postura de Stroud (1991) é favorecida então com o fato de que no próprio 
Descartes existe a possibilidade de acreditar em um ser como Deus que pode ser 
produto da nossa imaginação, ilusão ou sonhos, como critério de conhecimento.

Isso deixa muito obscuro o caráter cético de Descartes, já que como se pode 
negar as crenças tradicionais do senso comum, ou a evidência dos sentidos, e, 
então, afirmar crenças como as de Deus ou o próprio cogito? A prática de Descartes 
foi a do médico que não se preocupa em conhecer o corpo saudável, mas se 
interessa firmemente na classificação das doenças para chegar à cura delas. Seu 
empreendimento filosófico foi um empreendimento cético, que colocando os 
obstáculos à direção da razão, permite que esta seja corrigida uma e outra vez. 
Seu ideal era encontrar um método que lhe permitisse edificar a filosofia sobre 
princípios evidentes e claros, capazes de orientá-la em qualquer uma de suas 
questões mais difíceis.

A possibilidade de desenvolvimento sobre o terreno de um discurso cartesiano 
é permitida na medida em que o discurso cartesiano deixa aberta uma série de 
fendas no conhecimento e certeza do mundo externo, seja em relação a seu fundo 
teológico no terreno ontológico ou seu fundo estritamente racionalista no terreno 
epistemológico, ao desacreditar a necessidade dos sentidos no conhecimento do 
mundo (Stroud, 1991). Por isso, seu projeto é dedicado a inaugurar uma maneira 
de fazer filosofia, não a fechar.

Hegel: dialética e a negatividade na consciência

A filosofia de Hegel se configura também como uma resposta ao desafio do 
ceticismo.  No sistema especulativo, todas as dicotomias e problemas são resolvidos 



17

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapá, Amapá, 2025.

porque eleva ao elemento lógico a crítica cética às possibilidades do conhecimento 
da verdade. A abordagem que faz Hegel do ceticismo parte de suas Vorlesungen über 
die Geschichte der Philosophie, mas também de uma crítica ao “ceticismo moderno” 
de Gottlob Ernst Schulze (1761-1833) em seu artigo Verhältnis des Skeptizismus zur 
Philosophie para a Kritisches  Journal  der  Philosophie de 1802, e não tanto uma 
crítica direta aos elementos céticos na filosofia de Descartes. Hegel assim mesmo 
faz, em várias passagens da Phänomenologie des Geistes de 1807, uma leitura crítica 
da história do ceticismo para ver o papel que este tem para a filosofia em geral. No 
entanto, seu pensamento surge como resposta às fendas e abismos deixados por 
esse tipo de ceticismo, já que seu pensamento não se constrói como inauguração 
a um estilo de filosofar, mas como a cúspide do estilo de filosofar moderno 
inaugurado por Descartes. 

 No pensamento especulativo hegeliano, o ceticismo é consumido em suas 
próprias proposições, já que sua dialética é um ir contra o medo, contra aquela 
angústia que gera a precipitação de pensar o mundo externo e as relações entre 
o cogito e o saber absoluto. Dentro do núcleo de construção do grande sistema 
do idealismo especulativo, encontra-se o resolver o problema pirrónico (Bisneto, 
2010), mas, na mesma medida, encontra-se responder aos problemas abordados 
pelo ceticismo de Descartes. Como bem enuncia Octavi Piulats Riu:

O interesse de Hegel pelo ceticismo e o lugar central que lhe concede em 
sua filosofia têm apenas comparação com os observáveis na filosofia de 
Descartes; mas, ao contrário das Meditações, Hegel supera o ceticismo em 
suas obras de um ponto de vista radicalmente novo que leva a uma síntese 
entre ceticismo e dialética ainda mais profunda do que a que Platão havia 
elaborado em seus diálogos de maturidade (Piulats Riu, 2001, p.128).

Hegel recolhe do ceticismo antigo tanto o elemento da negatividade como o da 
subjetividade do pensar, a premissa segundo a qual o dado se confunde com o real 
existente, pelo que é preciso suspender o julgamento frente ao concreto sensível do 
mundo. Como diz: “o ceticismo coroa a concepção da subjetividade de todo saber, 
substituindo em termos gerais o ser do saber pela expressão da aparência” (Hegel, 
19, p. 358)2.

Agora, frente ao projeto cartesiano, Hegel recupera aquele ímpeto do período 
do entendimento pensante [denkenden Verstandes] que incorporou a unidade 
do “Ser” e “Pensar” e do começo desde o puro pensar, mas questionou o caráter 
acrítico do princípio do cogito, já que, para ele, Descartes parte de determinações 

2 Para as obras citadas de Hegel, uso a edição de Suhrkamp Werke in 20 Bänden editada por Eva 
Moldenhauer y Karl Markus Michel, indicando o tomo e o número de página citado.



18

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapá, Amapá, 2025.

fixas [feste Bestimmungen], apegando-se ao modo de conhecer próprio das ciências 
matemáticas e físicas de sua época, sem assumir a tarefa do pensar especulativo 
[spekulatives Denken] (Hegel, 20, p. 123-124). De maneira que, ante o entendimento 
abstrato [abstrakter Verstand], Hegel retoma o ponto de vista da concreção, 
mostrando que, sem ela, o cogito não faz senão olhar para suas entranhas para 
encontrar ali suas próprias representações [Vorstellungen] como imagem do mundo 
externo. 

Nessa ordem de ideias, Hegel distingue entre o ceticismo antigo e a dúvida 
cartesiana, no fato de que enquanto nos antigos céticos a dúvida era o resultado, 
uma certeza da inexistência da verdade (Hegel, 19, p.361), para Descartes, significa 
a força do “Eu” que se abstrai de todo o existente (do mundo externo e de suas 
crenças infundadas), prevalecendo não a nulidade (própria dos céticos), mas sim 
a procura de algo firme e objetivo que se conhece pela “autoridade da primeira 
pessoa”, da subjetividade que conhece (Hegel, 20, p.127-128). Entretanto, Hegel 
vê os limites de ambas as posturas, a vazia negatividade do cético e a abstrata 
colocação do “Eu” que fundamenta de modo simplista o trânsito da certeza à 
verdade, de maneira que o pensamento especulativo possa integrar seus princípios 
racionais como uma consumação do ceticismo tanto antigo, como da filosofia 
inaugurado por Descartes.

Hegel já tinha tido um interesse sobre o ceticismo antigo durante sua estadia 
em Frankfurt, onde teve ligações com o círculo de Bad Hamburg (Piulats Riu, 2001). 
Porém, a única coisa que faz é aproveitar as críticas que faz Schulze à filosofia 
teórica kantiana para deixar claro a relação que tem o ceticismo com a filosofia em 
sua totalidade, ou seja, também com seu sistema. E, de passagem, deixa em ridículo 
as posturas deste senhor Schulze, que parecia ser a figura mais representativa 
desse ceticismo moderno (Hegel, 2, p.213-215).

Hegel admirava o modo como os tropos [tropoi] de Agripa dos céticos antigos 
(de Pirro e Sexto Empírico) reduziam todo conhecimento, mostrando o caminho 
da dúvida a partir de determinar a impossibilidade do conhecimento (Bisneto, 
2010, p. 137), manifestando que todo o “ser” está em constante desenvolvimento 
[Entwicklung]. A racionalidade de tais tropos, diz Hegel, mostra a racionalidade 
da razão em si mesma (Hegel, 19, p.360; Piulats Riu, 2001, p.132; Bisneto, 2010, 
p.141). Nessa medida, em seu texto de 1802 dedicado a tal crítica, Hegel deixa claro 
que sua argumentação e abordagem do ceticismo distinguirá a relação de suas 
formas modernas e antigas, para logo ver o papel que o ceticismo como tal tem na 
consciência filosófica em si e para si.

A relação do ceticismo mais moderno de Shulze com o antigo, Hegel a 



19

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapá, Amapá, 2025.

demonstra manifestando que o primeiro deixa fora de toda dúvida o empírico 
sensível imediato, dotando-o de uma originalidade (Bisneto, 2010, p. 135). 
Com isso, ele trai o verdadeiro ceticismo que criticou igualmente o sensível e 
as faculdades supra-perceptíveis (Hegel, 2, p.223). Poderíamos dizer que Hume 
(Bisneto, 2010, p. 135) não duvida do mundo externo, não duvida de sua existência, 
já que este é dado de forma imanente pelos nossos sentidos tornando-se então um 
fato da nossa consciência, e, sobre tais fatos da consciência imediata particular, não 
há dúvida alguma (Hegel, 2, p.223). O que Hegel critica de Schulze e, em geral desse 
tipo de ceticismo, é que ele não formula o problema do mundo externo, deixando 
intacta uma crítica à sensibilidade, tornando-se então dogmático (Bisneto, 2010 p. 
136; Piulats Riu, 2001, p.131). O “pseudoceticismo” do senhor Schulze, continua 
Hegel, critica a unidade de representação e coisa real, e sobrepõe de forma 
dogmática a mais grosseira das suas relações: a da aceitação sem mais do mundo 
externo. Schulze, o máximo que produz, é uma psicologia empírica, que se baseia 
em ver as relações entre a presença e ausência do absoluto para as representações 
da consciência, sendo indubitada a pretensa unidade que constitui sua aparição 
na particularidade da experiência da consciência (Hegel, 2, p.224). A verdade 
indubitável é o empírico e sua manifestação que está na percepção sensível, por 
isso não pode haver mais verdades além dos fatos da consciência. Assim, diante do 
“pseudoceticismo” do senhor Schulze, Hegel afirmou:

nestes últimos tempos, Schulze vem pregando em Gotinga seu ceticismo 
e escreveu um livro intitulado Enesidemo, para assim comparar-se com 
este cético, interpretando ainda em outros obras do ceticismo contra as 
doutrinas de Leibniz e Kant. Ignora, no entanto, completamente a posição 
do ceticismo que acabamos de apontar; em vez de colocar a verdadeira 
diferença entre seu ceticismo e o antigo, Schulze só conhece duas filosofias, 
a dogmática e a cética, ignorando a terceira (Hegel, 19, p.375).

Hegel está debatendo o problema do ceticismo recuperando a postura 
pirrônica antiga, ao mesmo tempo que critica a postura do ceticismo moderno, de 
Schulze que vê a experiência como imediatamente fonte de verdade (Bisneto, 2010 
p.135-136; Riu Piulats, 2001, p.131). Do ceticismo antigo se assume a possibilidade 
da negação e afirma então que o único movimento do ceticismo é a negatividade, 
colocando a verdadeira determinação especulativa do ceticismo:

Uma verdadeira filosofia tem necessariamente um lado negativo próprio, 
que é dirigido contra todo o limitado, e por conseguinte contra todo o 
montão de fatos da consciência e sua certeza (Hegel, 2, p.227-228).

No ceticismo antigo se encontra as bases da formulação do problema do mundo 



20

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapá, Amapá, 2025.

externo, isto o retoma Hegel para mostrar o caráter “pseudocético”3 da postura 
de Schulze. O questionamento do ceticismo antigo contra os fatos da consciência 
procura mostrar o caráter finito do conhecer, porém, embora seja a fórmula que 
mostra a negatividade da razão, em sua crítica contra a singularidade das coisas, 
fica preso ao aparecer subjetivo, por isso permanece na pura negatividade e com 
isso é o subjetivismo radical, sem conceber a autocompreensão da razão (Hegel, 2, 
p.248).

Já vimos como também Descartes faz uso dessa postura cética em relação aos 
sentidos e às certezas do que os sentidos podem nos dar em relação à existência do 
mundo externo. Acrescentaríamos que a crítica a esse ceticismo antigo leva Hegel 
a retomar as premissas cartesianas em que o movimento negativo da consciência 
não permanece vazio de determinação, mas é cheio de conteúdo determinado, 
que neste caso é a própria consciência. Por isso, o ceticismo é o centro edificador 
da filosofia, mas, por sua vez, a filosofia é superação desse ceticismo, é ceticismo 
consumado [vollbringende Skeptizismus], ou, em outros termos, é uma unidade de 
universalismo de enunciados e universalismo de sujeito de enunciação.

Hegel (8, §26-78) entende a filosofia cartesiana como um ponto inaugural 
nas posições [Stellungen] do pensamento frente à objetividade (pressupostos 
da incursão na dimensão lógica do pensar especulativo), já que com ele o pensar 
puro abre o ciclo da filosofia moderna. Com Descartes, o pensamento metafisico 
incursionou na crença segundo a qual a reflexão conhece a verdade, mas sem 
por isso tomar conta da oposição no interior do pensar, considerando assim as 
determinações finitas do entendimento como se fossem as verdadeiras (Hegel, 8, 
§26- 28).  Por conseguinte, Descartes mantém certa ingenuidade, pois vê o simples 
enlace entre “ser” e “pensar” contido na intuição intelectual da consciência, que 
Hegel considera deficitária e unilateral (caraterístico do terceiro posicionamento 
do pensamento frente à objetividade: o saber imediato), já que não desenvolve a 
dinâmica de dito nexo (Hegel, 8, §76-77). Assim, Hegel diz: 

Descartes concebe o ser no sentido absolutamente positivo, sem chegar 
ao conceito de que é o negativo da consciência de si: agora, o ser simples, 
estabelecido como o negativo da consciência de si, é a extensão (Hegel, 20, 
p. 145-146).

Para Hegel, embora as coisas não sejam como aparecem aos nossos sentidos, 
elas carregam a marca do que são. É preciso o trabalho duro do conceito para 
chegar a captar a essência do mundo em seu movimento dinâmico. Sua busca é a 

3 Nesse sentido é que Hegel considerou a Schulze como um epicurismo de estilo moderno (Hegel, 
19, p.360).



21

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapá, Amapá, 2025.

de uma consciência que se conheça como a essência do absoluto, uma mediação 
plena entre o subjetivo e o objetivo. Nesse sentido, procurou uma fenomenologia 
que atestasse uma unidade entre o conteúdo e forma do pensar. 

Hegel também vai criticar a posição de Descartes pelo fato de que ele vê o 
conhecimento como um instrumento para chegar à verdade. Em sua introdução à 
Ciência da Experiência da Consciência, Hegel enuncia que o conhecimento não é um 
meio ou instrumento pelo qual nos apropriamos do absoluto, pois isso abriria uma 
barreira entre o pensamento e o mundo exterior. Nesse sentido, a concepção de 
Descartes do conhecimento como método deixa o conhecimento como se fosse uma 
aplicação de um instrumento a uma coisa, o que não deixaria essa coisa como ela 
era. Por outro lado, se o conhecimento fosse um meio, não seria a luz da verdade, 
mas por onde ela é refletida. Como diz: “somente o verdadeiro é absoluto ou, 
somente o absoluto é verdadeiro” (Hegel, 3, p.70). Assim, para Hegel, uma postura 
como a de Descartes, por mais que deixe o princípio da mediação da consciência, 
não cumpre o que se propõe, já que separa o conhecimento da verdade ao tomar 
uma postura que vê o conhecimento como método. Medo do erro, próprio da 
filosofia cartesiana, já é medo da verdade.

A filosofia deve se elevar sobre si mesma para se despojar desse falso 
problema que se apresenta na distinção de “eu e o mundo”. Na dialética hegeliana, 
fica claro que tanto o indivíduo (a consciência) quanto o mundo existem graças 
a um elemento que integra os dois e os unifica: o espírito. É necessário um 
desenvolvimento da consciência para a ciência, ou seja, um método que distinga a 
essência da aparência e configure conhecimento claro e evidente, ao mesmo tempo 
que edifica a consciência como consciência pensante, uma vez que é necessário que 
a consciência do absoluto seja entendida como consciência do sujeito. Ou, como diz 
o próprio Hegel (3, p.22-23): “tudo depende de que o verdadeiro não se aprenda e 
se expresse como substância, mas também e na mesma medida como sujeito”.

Logo, o nexo entre o “ser” e “pensar” não se deduz desde uma intuição 
intelectual, não é efeito de uma imediatez, senão precisamente da mediação e 
negatividade da consciência, cuja exposição [Darstellung] é a Phänomenologie des 
Geistes, mas também está presente no decorrer da filosofia da natureza, que chega 
ao processo vital orgânico do animal como necessidade lógica do conceito e cuja 
transição Hegel exprime do seguinte modo:

a natureza passou assim à sua verdade, à subjetividade do conceito, 
cuja objetividade é ela mesma a imediatez superada da singularidade, a 
universalidade concreta, de tal forma que o conceito foi colocado, que tem 
a realidade que lhe corresponde, tem o conceito como sua existência: o 
espírito (Hegel, 9, §376).



22

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapá, Amapá, 2025.

Se Descartes recorreu à teologia para colocar Deus diante do homem, para 
reconhecer o caráter pseudo-divino do homem, Hegel coloca a teologia diante da 
filosofia para reconhecer o caráter humano de Deus – isso é, percorre-se o caminho 
desde a natureza até o espírito para definir assim a racionalidade da subjetividade. 
O cogito, a consciência cética que duvida e segue um caminho metódico na 
dúvida, constituindo-se nesse processo, não é senão a autoconsciência humana da 
racionalidade, o ser concreto de sua existência: “o Espírito faz com que seu ser ali 
[Dasein] iguale a sua essência; é objeto de si mesma tal como é, e com isso supera-
se o elemento abstrato da imediatez e a separação do saber e da verdade” (Hegel, 3, 
p. 39). 

O círculo cartesiano que destaca Sosa (1996) é superado pela perspectiva 
hegeliana na medida em que mantém o argumento da primeira pessoa do 
internalismo (saber que p, onde p é conhecimento claro e evidente por meio da 
distinção metódica do cogito da essência e da aparência) e o argumento externalista 
da existência do mundo externo, sabendo que este é o causador de nossas crenças 
(sabemos que p, sim e só sim q, onde q é conhecimento de uma inteligibilidade do 
mundo veraz histórico que configura a crença que p).

Como consequência disso, para Hegel (3, p.68-81), o saber tem que se 
diferenciar da maneira simples e cotidiana de se referir aos objetos, pelo que 
implica um trabalho da consciência, ao mesmo tempo que o conteúdo desse saber 
não é propriamente produto real de uma consciência singular determinada, mas 
a autoconsciência da razão mesma, do mundo histórico em devir. Hegel consegue 
conciliar internalismo e externalismo mantendo a autoridade da primeira pessoa 
com base em critérios altíssimos para o que pode ou não pode ser considerado 
como conhecimento; ou melhor, Hegel constrói um externalismo internalizado, 
ao mesmo tempo que um internalismo externalizado. Nossas crenças estão desde 
o início mediadas por nossas razões e experiências, da mesma forma que as 
experiências são produto da razão e das crenças – a razão não sendo senão um 
conjunto ordenado de criações e experiências. Este é o círculo hegeliano (Hegel, 10, 
§574), que põe o universal como começo abstrato para colocá-lo como resultado do 
processo de negação imanente e determinada, universal concreto. 

Então, como dar razão no início da razão? O problema que se enuncia e que 
está implícito na consideração anterior é o problema do começo/início [Anfang]. 
O começo/início [Anfang] é necessário, mas ao mesmo tempo impossível. Todo 
começo/início [Anfang] já implica uma mediação, uma pressuposição de “algo” (por 
isso, alguns pressupunham um método, como Descartes, por exemplo). Por isso, na 
Introdução da Phänomenologie des Geistes, fica claro que se parte do saber tal como 



23

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapá, Amapá, 2025.

se manifesta para a consciência natural [natürliche Bewußtsein], para percorrer o 
mesmo caminho da formação da consciência. Agora, o imutável indeterminado, o 
absoluto, é quem em si mesmo se abre para ser apreendido em nós, pois é nosso 
patrimônio cultural e historicamente configurado, final do caminho da experiência 
da consciência e o início/começo [Anfang] do elemento do saber (lógico) (Hegel, 3, 
p.39). O começo/início [Anfang] já é o fim porque no fim já está o desenvolvimento 
do começo/início [Anfang], ou como diz o próprio Hegel: 

o verdadeiro é somente esta igualdade que se restaura ou a reflexão no 
ser outro do eu mesmo, e não uma unidade originária como tal ou uma 
unidade imediata como tal. É o devir de si mesmo, o círculo que pressupõe 
e tem por princípio seu termo como seu fim e que só é real por meio de seu 
desenvolvimento e de seu fim (Hegel, 3, p. 23).

A unidade entre crenças, razões e experiências manifesta na imanência da 
relação sujeito-objeto é dada pela imanência do espírito, por isso se torna científica 
a análise dos fatos da consciência, não pela indubitabilidade da consciência 
(como em Schulze), mas pela totalidade do movimento que contém os momentos 
essenciais da consciência, ou seja, a sistematicidade que se apresenta no trânsito de 
uma figura para outra.  

A filosofia é busca do absoluto através do concreto, por isso o pensamento 
inicia/começa [Anfang] com a não-filosofia, com o pensamento comum e na 
certeza sensível dos órgãos – de onde vem a tendência da consciência de ir além 
de si mesma, como na metafísica, por exemplo, que faz com que o saber tenha de 
se apresentar como manifestação e como negação desse saber (Hegel, 3, p. 74). Ao 
contrário do ceticismo cartesiano, no ceticismo filosófico de Hegel, a consciência 
deve superar-se a si mesma na abordagem e experiência do fenômeno (do conteúdo 
mental), de onde vem a solução para a contraposição entre a consciência natural 
[natürliche Bewußtsein] e a consciência filosófica [philosofisches Bewußtsein]. Isso é 
o que Hegel chama de ceticismo consumado ou dialética: 

o caminho da consciência natural que luta para chegar ao verdadeiro 
saber ou como o caminho da alma que percorre a série de suas 
configurações como tantas outras estações de trânsito que sua natureza 
traça, depurando-se assim até se elevar ao espírito e chegando, através da 
experiência completa de si mesma, ao conhecimento do que em si mesma 
é (Hegel, 3, p. 72).

A dialética é uma experiência de formação [Bildung] da consciência, uma 
amostra de como o singular se desenvolve até chegar ao universal, movimento 
intrínseco nela que lhe manifesta sua natureza histórica e espiritual. Agora, a 
experiência da consciência é a dor do negativo, é a não correspondência entre 



24

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapá, Amapá, 2025.

sujeito e objeto em si, um desprendimento, uma separação da vida natural da 
consciência (Hegel, 3, p.72). O que Hegel quer dizer é que o homem que só conhece 
por meio de sua consciência deve acessar o conhecimento do absoluto, avaliando e 
depurando-se de suas próprias manifestações psicológicas. Isto é, ao ter experiência 
de suas próprias limitações, pode realizar uma síntese entre esta consciência e a 
contradição entre sujeito e objeto:

Este caminho tem para ela um significado negativo e o que é a realização 
do conceito vale para ela como a perda de si mesma, já que por este 
caminho perde sua verdade. Podemos ver nele, portanto, o caminho da 
dúvida ou mais propriamente o caminho do desespero [...] a dúvida é aqui, 
a penetração consciente da não-verdade do saber que se manifesta (Hegel, 
3, p. 72).

Segundo Hegel, ao negar algo, gera-se uma experiência dessa não verdade, e, 
consumindo-se essa limitação, produz-se uma mudança na relação sujeito-objeto 
– daí o caráter ascendente do movimento e formação da consciência natural 
[natürliche Bewußtsein] para o saber absoluto. Assim, a necessidade do impulso 
imanente da consciência implica superar sua própria limitação singular. 

O ceticismo é então para Hegel uma figura da autoconsciência 
[Selbstbewußtsein], um momento significativo no relacionamento com o 
conhecimento do Outro como si mesmo (da relação entre as consciências) e, como 
tal, momento (real) da liberdade de pensamento, já que revela o multiplamente 
determinado [vielfach bestimmten] no mundo das crenças e razões, sendo então, 
por isso, a certeza de sua liberdade de pensar (Hegel, 3, p.158-161). A consciência 
cética se eleva como a negação do outro, vê-se ela mesma no outro e se torna uma 
negação autoconsciente, ou autoconsciência como negações sobre negações, assim 
que se erige como medium universal do existente (a pauta do existente). Assim, as 
formas colidem entre si e, ao mesmo tempo que não se reconhecem como uma e a 
mesma coisa com o indeterminado absoluto que a consciência coloca como o outro 
de si, duplicam-se no seu interior e, com isso, manifesta-se seu caráter limitado 
enquanto figura. Esse seu movimento negativo [negative Bewegung] é a dialética 
ou consumação desse mesmo ceticismo da consciência, na qual o conceito é a 
diferença que se encontra no seu interior, autoformando-se e gerando seus graus de 
diferenciação. Isso quer dizer o trânsito para a outra nova figura da autoconsciência 
livre que se aproxima à infinitude (Hegel, 3, p. 161-163).

Em suma, Hegel assume o desafio cético de modo contundente, o entende 
desde a história da filosofia como figura da consciência, mas, sobretudo, como 
inteligibilidade racional presente no desenvolvimento do dialético, do lógico, ao 
mostrar a negatividade da razão e, por isso, ele é entendido como exigência de sua 



25

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapá, Amapá, 2025.

consumação.	

Considerações finais

O ceticismo antigo marcou um modo de considerar as possibilidades do 
conhecimento e deixou em xeque o ímpeto teórico da filosofia. Certamente, 
significa um desafio para a tradição e foi central no surgimento da modernidade, 
onde o debate acerca das potencialidades e limitações do conhecimento mobilizou 
a reflexão tanto de Descartes como de Hegel, os quais assumiram o trabalho crítico 
do pensamento ao questionar o modo ingênuo e imediato para justificar nossas 
crenças ante o mundo externo e ante a potencialidade do sujeito epistêmico. 
Contudo, ainda com os nexos entre suas filosofias, no tocante à centralidade do 
sujeito e do valor da razão, o modo como respondem aos tropos [tropoi] céticos (de 
Agripa) vai os distinguir em relação os critérios de conhecimento.

Quadro #1: Comparação dos Tropos Céticos em Descartes e Hegel

Tropos Céticos Descartes Hegel

Diversidade de Sistemas Método de Conhecimento 
a partir de um sujeito de 

enunciação universal que é 
o cogito

Movimento dialético da to-
talidade (“O todo é o verda-

deiro”)

Regressão ao infinito Falibilismo, Coerentismo e 
Fundacionismo

Fundacionista dinâmico, 
coerentismo, falibilismo

Relação Cogito Experiência da consciência

Axioma e Hipóteses              a)Cogito 
             b)Método: Dúvida                                                   
             c) Deus

         a) Espírito Absoluto
         b)Dialética            
         c) Consciência

Prova Circular
(i) Posso saber com certeza 
que (p), somente se primei-
ro sei com certeza que (q).

(ii) Posso saber com certeza 
que (q), somente se primei-
ro sei com certeza que (p).

(i) Posso saber com certeza 
que (p), somente se primei-
ro sei com certeza que (q).

Fonte: Elaboração própria.



26

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapá, Amapá, 2025.

Enquanto, para Descartes, o ponto de partida é o questionamento da veracidade 
dos dados fornecidos pelos sentidos, sem remeter-se direitamente à tradição do 
ceticismo antigo, Hegel, por outro lado, abordou diretamente a tradição desde a 
história da filosofia e, em um claro debate com o surgimento de sua crítica na ordem 
do contexto intelectual alemão, o comparou com o ceticismo antigo, encontrando 
nele o ímpeto inerente da negatividade da razão. O intelectual francês procurou um 
método único e a partir do princípio indubitável do cogito, enquanto o intelectual 
alemão sustentou que o movimento da totalidade conecta imanentemente 
objeto e sujeito do conhecimento, de tal maneira que não é impossível formular 
antecipadamente um método sem antes pressupor como verdadeiras as próprias 
projeções contidas em tal instrumental.  Descartes consegue formular a validez 
da “autoridade da primeira pessoa”, mas mantém um argumento teológico para 
sustentar a objetividade do conhecimento. Por isso, Hegel valorizou o esforço, 
mas criticou o fato de considerar “transparentes” os conteúdos mentais para a 
consciência, já que, para ele, é na mesma experiência da consciência que se revela 
sua figura cética. Isso significa dizer que muitas de nossas crenças vêm do mundo 
histórico, pelo que a autoridade epistêmica obedece a um “nós” que é em si e para si, 
o que Hegel denominou como espírito, onde se apresenta a identidade pura (lógica) 
entre “ser” e “pensar”.



27

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 6-27, Macapá, Amapá, 2025.

Referências Bibliográficas

BISNETO, O. C. Hegel e o Problema do Ceticismo. Saberes, v.3, p. 134-150, 2010.

DESCARTES, R.  Discurso Sobre o Método. Petropólis: Editora Vozes. 2008.

______. Meditações sobre Filosofia Primeira. Campinas: Editora Unicamp. 2008a.

______.Objeciones Hechas por Personas muy Doctas Contra las Presedentes Meditaciones, con las 
Respuestas del Autor. Madrid: Closas Orcoyen,1977.

HEGEL, G. W. F. Verhältnis des Skeptizismus zur Philosophie. Werke Band 2 (Jenaer Schriften). Berlim: 
Suhrkamp Verlag, 1970.

______. Phänomenologie des Geistes. Werke Band 3. Berlim: Suhrkamp Verlag, 1970.

______. Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften (I). Werke Band 8. Berlim: Suhrkamp Verlag, 
1970.

______. Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften (II). Werke Band 9. Berlim: Suhrkamp Verlag, 
1970.

______. Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften (III). Werke Band 10. Berlim: Suhrkamp 
Verlag, 1970.

______. Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie (II). Werke Band 19. Berlim: Suhrkamp Verlag, 
1971.

_______. Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie (III). Werke Band 20. Berlim: Suhrkamp 
Verlag, 1971.

MARÍAS, J. História Da Filosofia. São Paulo: Martins Fontes. 2004.

QUISPE, H. Descartes y el Escepticismo. Revista Areté, v. 8, n. 2, p. 293-307, 1996.

PIULATS RIU, O. Dialéctica y Escepticismo en Hegel. Connvivium, n. 14, 2001.

SOSA, E. Cómo Resolver la Problematica Pirronica: Lo que se Aprende de Descartes. Teorema, v. 16, 
n.1, p.  7-26. 1996.

STROUD, B. El problema del mundo externo. In: El Escepticismo Filosófico y su Significación. Cidade 
do México: Fondo de Cultura Económica (FCE), 1991.




