
Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 1, p. 90-107, Macapá, Amapá, jan-jun. 2025.

A Babel contemporânea
Daykson de Sousa Moreno *

Luciano Almeida Souza **
Rodrigo Benevides ***

Recebido em setembro de 2025. Aprovado em  de 2025.

Resumo: O artigo examina a relação entre intencionalidade e inteligência artificial de modo a oferecer 
uma perspectiva antropológica baseada em uma cosmovisão cristã. Para tanto, primeiramente, 
o artigo oferece uma revisão histórica de dois dos principais tópicos no âmbito da filosofia da 
mente, a saber, o Teste de Turing elaborado por Alan Turing e o Argumento do Quarto Chinês de John 
Searle. Por fim, o artigo apresenta a problemática da busca por uma replicação da intencionalidade 
humana a partir de uma visão cristã que, pautada na imagem da Torre de Babel, compreende como o 
desenvolvimento da técnica pode desvirtuar o homem.   

Palavras-chave: Intencionalidade; Inteligência Artificial; Antropologia Filosófica; Tecnologia.

Abstract: The paper examines the relation between intentionality and artificial intelligence in order 
to offer an anthropological perspective grounded in a Christian Worldview. For that the paper firstly 
presents a historical overview of two key topics pertaining the Philosophy of Mind, namely, the Turing 
Test by Alan Turing and John Searle’s Chinese Room Argument. Finally, the paper demonstrates the 
problem of searching for a replication of human intentionality through a Christian stance that, guided 
by the image of the Tower of Babel, understands how the development of technology can pervert 
mankind.

Keywords: Intentionality; Artificial Intelligence; Philosophical Anthropology; Technology.

* Graduando em Filosofia pela Universidade do Estado do Amapá (UEAP). E-mail: daykson60@
gmail.com; ORCID: https://orcid.org/0009-0001-5517-1742.  

** Graduando em Filosofia pela Universidade do Estado do Amapá (UEAP). E-mail: almd4596@
gmail.com; ORCID: https://orcid.org/0009-0000-1014-7530.

*** Graduado e Mestre em Filosofia pela Universidade Federal do Ceará (UFC). Doutor em filosofia 
pela Universidade Federal de São Carlos (UFSCar). Atua como professor Adjunto na Universidade 
do Estado do Amapá (UEAP). E-mail: rodrigo.barbosa@ueap.edu.br; ORCID: https://orcid.
org/0000-0002-0220-0503.



91

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 90-107, Macapá, Amapá, 2025.

Introdução

A tecnologia e a humanidade estão interligadas de tal maneira que é costumeiro 
descrever a história humana em termos de estados da tecnologia: idade da pedra, 
idade do bronze, a era do metal, a era atômica, a era da informática, e a atual era, 
que já podemos denominar de era da Inteligência Artificial. Assim, a convergência 
entre humanidade e tecnologia levanta questões sobre a natureza da existência, a 
distinção entre o humano e o mecânico, e o papel da alma e da intencionalidade 
na experiência humana. Sob a ótica cristã que assumimos no presente artigo, 
tal debate adquire nuances espirituais e filosóficas que são elementares para 
compreendermos nossa posição diante de Deus e do mundo. Na crença de que 
poderemos chegar um dia ao ápice da autonomia humana através da técnica, nos 
encontramos novamente no topo da torre de Babel, onde o homem moderno se 
apega à nova religião secular da ciência e tecnologia. Em outras palavras, o artigo 
visa tratar da problemática entre tecnologia e humanidade ao defendermos a ideia 
da impossibilidade de replicabilidade artificial da intencionalidade humana.

Quantas vezes já ouvimos frases como ‘seja você mesmo’ sem nunca pararmos 
para pensar, afinal, o que de fato faz com que sejamos ‘nós mesmos’? Outra pessoa 
pode ter uma visão completamente diferente do que você tem de si próprio, você 
mesmo pode criar um personagem para que os outros achem que você é uma coisa 
quando na verdade é outra. O ‘ser você mesmo’ pode ser algo bastante subjetivo, 
e talvez seja esse um dos elementos que nos torna humanos, talvez esta seja uma 
das coisas que nos diferencia das máquinas. No entanto, com o passar do tempo e 
especialmente após o advento dos softwares de Large Language Models (LLM), as 
máquinas parecem ter se tornado cada vez melhores em nos imitar; ou será que 
somos nós que estamos virando um modelo cada vez mais fácil de ser copiado? 

Smith (2018) afirma que o ser humano é sobretudo alguém que ama e não 
um simples ser pensante capaz de analisar e categorizar seu meio. Esta condição 
se revela no fato de sermos constituídos por um conjunto de hábitos e disposições 
que moldam nosso agir de determinada forma, um conjunto de meios físicos e 
afetivos como rituais, práticas e rotinas que cativam nossa mente pela imaginação 
ou pelo sagrado e nos direciona para que amemos, desejemos e adoremos certas 
coisas. Este traço imagético característico do homem não significa aqui algo 
inventado, mas o modo como interpretamos o mundo em um nível anterior ao 
registro filosófico-científico, isto é, trata-se de um registro estético intimamente 
ligado com o corpo, como diria o filósofo. Ao invés de sermos movidos por crenças 
racionalmente justificadas, somos impulsionados por um telos que desejamos; e 
aquilo que amamos é aquilo que adoramos. Assim, Smith afirma: 



92

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 90-107, Macapá, Amapá, 2025.

Os bens e os aspectos da prosperidade humana pintados por essas imagens 
atraentes da boa vida vão penetrando a fibra do nosso ser (rotineiro, 
não cognitivo), isto é, nosso coração, e assim governam e pautam nossas 
decisões, ações e hábitos. Com isso, nos tornamos um certo tipo de pessoa; 
começamos a emular, imitar e refletir a visão específica que desejamos 
(Smith, 2018, p. 89). 

A antropologia que se esboça a partir das definições que Smith faz destaca que 
somos essencialmente criaturas do desejo e do amor e que este nosso amor está 
sempre direcionado para uma visão última da boa vida, como já havia apregoado 
Aristóteles (2024) na Ética a Nicômaco ao defender que, em última instância, o 
nosso telos pode ser reduzido à Eudaimonia.

Dito isso, o artigo está dividido da seguinte maneira: primeiramente, 
trataremos da questão da inteligência artificial ao retomarmos o clássico Teste 
de Turing; na sequência, a partir do trabalho de John Searle, o artigo examina o 
conceito de intencionalidade; finalmente, na última seção, tratamos da tese central 
do artigo: a busca acrítica pelo aumento da tecnologia a fim de replicar aquilo que 
é essencialmente humano parece repetir o mesmo erro alertado nas Escrituras 
ao tratar do episódio da Torre de Babel, a saber, o orgulho e a autoglorificação do 
homem, que é um dos caminhos mais certos e curtos para o estabelecimento de um 
estado de decadência e confusão moral.  

O Teste de Turing e o desenvolvimento da IA

Com Smith (2018), partimos do pressuposto de que o ser humano é o ente 
capaz de amar, havendo assim a necessidade de compreender de que forma as 
liturgias modernas e o uso da tecnologia afetam esses amores e nos formam 
moralmente ao modelar o que amamos. Essa questão nos leva também a considerar 
a singularidade humana em relação às máquinas. A partir dessa breve análise 
antropológica, o que se segue é uma breve contextualização sobre a questão das 
máquinas a partir do Teste de Turing, formulado pelo matemático britânico Alan 
Turing no seminal artigo Computing Machinery and Intelligence, de 19501. Abaixo, 
Turing descreve a dinâmica do teste ainda sem a introdução do computador:  

A nova formulação do problema [em saber quem é seu interlocutor] pode 
ser descrita em termos de um jogo a que nós chamamos “jogo da imitação”. 
É realizado por três pessoas: um homem (A), uma mulher (B) e um 
interrogador (C), que pode ser de qualquer um dos sexos. O interrogador 
permanece num quarto, separado dos outros dois. O objetivo do jogo, para 

1 Em homenagem a Turing, mais tarde o evento Loebner Prize foi instaurado e realizado anualmente 
entre 1990 e 2019. O evento era, em suma, uma competição para avaliar o melhor software capaz 
de passar o Teste de Turing (Christian, 2013).



93

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 90-107, Macapá, Amapá, 2025.

o interrogador, é determinar qual é o homem e qual é a mulher (Turing, 
1996, p. 21). 

 O Teste de Turing de fato, portanto, se trata de uma dinâmica onde se substitui 
o homem ou a mulher para que o interrogador agora tenha que adivinhar quem é o 
humano e quem é a máquina. Mais detalhadamente, João de Fernandes Teixeira nos 
explica o referido teste:

O Teste de Turing, criado pelo matemático inglês homônimo, consiste em 
comparar os comportamentos manifestos de um organismo humano com 
aqueles produzidos por um robô ou computador criado para desenvolver 
tarefas humanas. Se da comparação resultar que as características dos 
comportamentos do organismo são indistinguíveis daquelas dos outputs 
produzidos pela máquina, podemos, de acordo com Turing, atribuir a esta 
estados mentais (Teixeira, 1997, p. 128).

O cenário que surge aqui, portanto, se trata de uma ambiguidade no que define 
o que é, realmente, “ser” um humano. Será possível a tecnologia chegar ao ponto de 
replicar perfeitamente o comportamento verbal ou até mesmo corporal humano ao 
ponto de chegarmos à situação na qual em todo Teste de Turing seja virtualmente 
impossível distinguir a máquina do homem? Além disso, seria possível o avanço 
tecnológico influir e até mesmo mudar aquilo que caracteriza a humanidade? 

Quando proposto pela primeira vez em 1950, o teste nasce do seguinte 
questionamento: seria uma máquina capaz de pensar e interagir como um 
humano? A partir da dinâmica do Jogo da Imitação, Turing questiona o que 
mudaria se tivéssemos uma máquina que conseguisse confundir um avaliador. 
Caso o interrogador não acerte quem é o humano, o entendimento implicado 
é de que a máquina consegue reproduzir o comportamento verbal inteligente, já 
que se trataria de algo indistinguível. Entretanto, assumimos aqui que existe uma 
diferença essencial entre ser inteligente e imitar o comportamento humano, pois, 
no segundo caso, não é necessário verificar se a máquina possui interioridade, isto 
é, se ela é autoconsciente e possui qualia. O que o teste indica, portanto, é apenas 
que uma determinada máquina é capaz de processar informações a partir de uma 
programação anterior que a habilitou para a interpretar e responder inputs verbais. 

O teste de Turing lançou base para outros importantes projetos como o ELIZA. 
Criado por Joseph Weizenbaum em 1966, o ELIZA foi o primeiro software da história 
de processamento de linguagem natural com o intuito de efetivar uma simulação de 
diálogo. Mais especificamente, Weizenbaum programou ELIZA para um cenário de 
atendimento terapêutico no qual o humano seria o paciente e a máquina atuaria 
como terapeuta. As perguntas programadas utilizadas por ELIZA faziam com que 
os pacientes se aprofundassem em seus problemas em detalhes (Wallace, 2004). 



94

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 90-107, Macapá, Amapá, 2025.

O programa trabalhava usando frases prontas quando não conseguia transformar 
as respostas em perguntas. Seu principal método era procurar palavras-chave 
e, também, o sujeito e verbo na frase, além de utilizar o restante da frase para 
construção de suas respostas (Weizenbaum, 1966). Apesar do espanto com o 
sucesso que o projeto alcançou em ser um excelente programa de bate-papo e das 
diversas opiniões positivas de pacientes e cientistas afirmando que Eliza seria uma 
importante ferramenta terapêutica, Weizenbaum fez algo inesperado: se afastou 
do projeto ELIZA e se tornou um grande oponente dos estudos sobre IA (Christian, 
2013). A razão é que Weizenbaum se espantou com o grau de afeto e conexão 
relatada pelos seres humanos em relação à ELIZA. Para Weizenbaum, no entanto, 
isso não foi motivo de orgulho, mas de preocupação por sentir que estava fazendo 
parte da construção de um futuro no qual seres humanos acabam por preferir a 
interação com máquinas ao invés de construir laços genuínos com outras pessoas. 

Após o projeto ELIZA e levando em conta o cenário atual da difusão de diversos 
Large Language Models (Grok, Chat gpt etc.), é forçoso  admitir que a inteligência 
artificial é capaz de reproduzir um certo grau de comportamento verbal que parece 
suprir, para muitas pessoas, a necessidade intelectual que pensávamos encontrar 
apenas com outros interlocutores humanos. Embora este fato se comprove 
através dos exemplos mencionados, partimos aqui da hipótese de que a ideia de 
humanidade não está restrita ao âmbito do domínio do comportamento verbal. 
A máquina pode até manter um diálogo, mas, pelo menos até agora, não parece 
que estamos diante de um ente com sentimentos, muito menos um ente capaz de 
atribuir significados. Vale ressaltar que emoções, sentimentos e o ato de atribuição 
de significados também devem ser descritos como “comportamentos”, porém, em 
última instância, tais comportamentos estão enraizados em uma corporeidade 
orgânica (Merleau-Ponty, 2018) que é produto da evolução e da seleção natural. Daí 
a impossibilidade, a nosso ver, da construção de uma máquina que possua emoções 
e consiga construir significações apesar de sua capacidade em passar no Teste de 
Turing.  

Neste sentido, a inteligência artificial (IA) percorreu, desde sua origem há 
aproximadamente cinco décadas, diferentes caminhos e concepções sobre o que 
significa reproduzir a mente humana, assumindo múltiplas formas que coexistem 
até hoje: “Cada uma dessas etapas corresponde a uma diferente tentativa de simular 
a mente humana. Nenhuma delas foi superada ou desapareceu” (Teixeira, 2013, 
p. 29), o que faz com que a trajetória da IA se assemelhe à evolução das espécies, 
na qual formas antigas e novas convivem simultaneamente. Nesse percurso, 
duas abordagens se destacaram entre as décadas de 1960 e 1990: a inteligência 



95

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 90-107, Macapá, Amapá, 2025.

artificial simbólica ou representacionista, que buscava criar solucionadores de 
problemas por meio da manipulação de símbolos e grandes bancos de memória; e a 
inteligência artificial conexionista, voltada à construção de sistemas que imitassem 
o funcionamento do cérebro (Varela et al., 2017). A primeira esteve ancorada na 
concepção de que “a mente é um programa computacional: sua replicação depende 
da descoberta de um programa adequado que permita simulá-la” (Teixeira, 2013, 
p. 30), sustentando a distinção entre hardware e software como analogia entre 
cérebro e mente. Dessa tradição, surgiram os sistemas especialistas, capazes de 
armazenar conhecimentos de áreas específicas e oferecer respostas, conselhos e até 
diagnósticos, como exemplificam o Mycin2, voltado ao auxílio médico, e o Prospector, 
que possibilitou a descoberta de uma reserva mineral próxima a Washington em 
1980. Já a IA de tipo conexionista introduziu uma concepção inovadora de memória 
distribuída, segundo a qual lembranças são constituídas por redes de elementos 
interligados, superando a ideia reducionista de uma memória localizada em um 
único ponto, ilustrada no célebre exemplo da “memória da vovó”3(Teixeira, 2013).

Atualmente, dentre os diversos desdobramentos da IA, temos o uso dessa 
tecnologia para TCC (Terapia cognitiva-comportamental) por meio de um chatbot 
conhecido como Woebot. Criado por psicólogos e especialistas em IA, ele tem como 
objetivo atender às necessidades de saúde mental daqueles que não têm acesso a 
cuidados básicos de saúde. O Woebot usa fenotipagem digital4 por meio de breves 
conversas diárias, um recurso de rastreamento de humor, vídeos selecionados e 
jogos de palavras para ajudar pessoas a gerenciarem sua saúde mental. O objetivo 
é que as pessoas conversem com o Woebot quando não estiverem se sentindo bem 
emocionalmente (Robson et al., 2023). Supõe-se que quanto mais uma pessoa 

2 O Mycin foi um dos primeiros sistemas especializados de inteligência artificial. Desenvolvido 
na década de 1970 na Universidade de Stanford, o programa foi projetado para auxiliar no 
diagnóstico de infecções bacterianas e na recomendação de antibióticos. Funcionava a partir 
de uma base de regras lógicas (if–then) e de um mecanismo de inferência. Apesar de nunca ter 
sido utilizado clinicamente, tornou-se um marco histórico por demonstrar o potencial da IA em 
aplicações médicas (Shortliffe, 1976).

3 A “memória da vovó” é um experimento mental utilizado para explicar a ideia de memória 
distribuída na inteligência artificial conexionista. Ele mostra que, se todas as lembranças sobre a 
avó estivessem armazenadas em um único neurônio, a perda desse neurônio faria desaparecer toda 
a recordação da pessoa em questão. Já em um sistema de memória distribuída, essas informações 
estão espalhadas por várias conexões, de modo que a perda de uma parte não elimina a lembrança 
completa, apenas alguns detalhes.

4 O fenótipo refere-se às características observáveis dos indivíduos: altura, características de 
gênero, composição bioquímica e comportamento. Essas características são influenciadas pela 
genética, ambiente, interação entre ambos e influência social. A fenotipagem digital envolve a 
quantificação em tempo real do fenótipo humano usando dados de dispositivos digitais pessoais. 
Por exemplo: dados sobre localização, movimento, padrões de voz, mensagens de texto, chamadas 
e uso de aplicativos (Jain, 2015).



96

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 90-107, Macapá, Amapá, 2025.

interaja com o Woebot, mais apto o chatbot se tornará para avaliar seus estados 
mentais e fornecer estratégias que reduziriam problemas de saúde mental. Seus 
criadores argumentam que o chatbot não é somente mais acessível do que um 
terapeuta convencional, como também é mais eficaz porque a pessoa que o utiliza 
não se sente estigmatizada, já que nas relações humanas o medo de ser julgado 
acaba gerando um estigma que, por vezes, não conseguimos ultrapassar mesmo 
em cenários de atendimento clínico com um terapeuta humano. No entanto, essas 
promessas não são garantidas, uma vez que seu uso levanta algumas preocupações 
clínicas e éticas importantes, a saber, até onde um sistema de inteligência artificial 
consegue interpretar o estado interno de uma pessoa? Qual a garantia de sigilo dos 
dados de tais pacientes tendo em vista sucessivos casos de aplicativos e empresas 
que, por algum motivo, acabam vazando informações confidenciais? 

A primeira implicação clínica é a chamada “suposição de rastreabilidade”, ou 
seja, a suposição de que um chatbot de psicoterapia rastreará com precisão os 
sentimentos, humores e comportamentos dos indivíduos e refletirá o estado de 
sua saúde mental. Existem vários motivos pelos quais essa suposição pode ser 
falsa. Primeiramente, nem todos são igualmente autorreflexivos; os indivíduos 
podem não estar cientes de seu humor, das mudanças nesses humores ou de como 
vários gatilhos podem afetar seu humor e comportamento. Isso os pode levar a não 
retransmiti-los com precisão para o chatbot. Na verdade, uma vantagem da TCC 
presencial é a capacidade do psicoterapeuta de desafiar os pacientes e encorajá-
los a perceber a ligação entre o seu humor e o seu comportamento. Chatbots como 
o Woebot são autodirigidos e os próprios usuários são responsáveis por rastrear e 
relatar seus sentimentos e humores – de modo que eles podem ficar limitados na 
observação e rastreamento completos de fenômenos mentais e comportamentais. 
Em segundo lugar, os chatbots só sabem o que os usuários lhes revelam e só podem 
ajudar na medida em que os usuários decidam ajudar a si mesmos. Em terceiro 
lugar, alguns indivíduos com transtornos mentais sofrem de anosognosia, o que 
os leva a negar que tenham um problema de saúde mental (Amador; David, 2004). 
Se não acharem que têm um problema, será menos provável que monitorem o seu 
humor e comportamento.

A segunda implicação é ética e diz respeito à privacidade de dados. Os 
chatbots coletam uma grande quantidade de informações demográficas e médicas, 
incentivando os usuários a inserirem muitos dados de identificação pessoal, por 
exemplo, nome, número de telefone, endereço de e-mail, idade, sexo e até fotos. 
Além disso, ao usar o aplicativo, as pessoas geralmente criam um registro de suas 
rotinas diárias (dieta, exercícios e humor). Mesmo que o desenvolvedor tenha uma 



97

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 90-107, Macapá, Amapá, 2025.

política de privacidade, geralmente não existem regulamentações para proteger 
a privacidade e a segurança das informações pessoais de saúde – uma vez que 
informações confidenciais são tornadas públicas nas redes sociais, os usuários têm 
pouco ou nenhum controle sobre elas. Além disso, como se sabe, nenhum site ou 
aplicativo está inteiramente imune aos ataques cibernéticos de hackers. 

Assim, torna-se evidente o caráter insubstituível do ser humano nas 
dinâmicas interpessoais, tendo como ponto de partida a característica única de 
nossa subjetividade, visto que o amor e o desejo são características próprias da 
humanidade, requerendo um elo humano que se molda a partir da forma como 
nos relacionamos coletivamente através de nossas histórias e vivências, algo que 
uma máquina talvez nunca seja capaz de reproduzir. A nossa intencionalidade é 
outro aspecto particular da humanidade. Pode-se objetar que a incapacidade de 
uma análise realmente acurada de um paciente ou a possibilidade do vazamento de 
dados é algo que já existe na interação com seres humanos e apresentar tal críticas 
às máquinas seria inválida. De fato, há incontáveis casos nos quais pacientes se 
frustram com determinado terapeuta ou perspectiva teórica em um processo 
terapêutico. Muitos pacientes relatam que meses ou até mesmo anos de terapia não 
foram suficientes para sanar suas questões psicológicas. Quanto a isso, podemos 
responder que, na verdade, trata-se de uma questão de encontrar o terapeuta 
e a abordagem teórica mais adequada ao problema e à pessoa, daí a importância 
de manter uma postura de abertura em relação à possibilidade de troca de 
profissionais de saúde mental e experimentação de abordagens diversas. Insistimos 
aqui, portanto, que a inteligência artificial, ao conseguir processar quantidades 
imensas de informações, pode sim ser benéfica em situações clínicas, porém, 
o terapeuta humano sempre terá uma vantagem inalcançável para a máquina: 
sua intencionalidade humana. Mesmo que a IA tenha acesso às diversas teorias 
psicológicas já desenvolvidas, ela ainda não possui o qualia próprio à humanidade, 
isto é, há algo experiencial sobre “como ser humano” (Nagel, 2024) que proporciona 
um tipo de insight ao terapeuta sobre o paciente que a máquina não pode atingir 
por conta da ausência do compartilhamento do mesmo tipo de experiência 
qualitativa. Em outras palavras, mesmo com todas as falhas e incompletudes na 
formação de um psicólogo ou psiquiatra, nos parece que devemos admitir que 
apenas um humano tem condições de estabelecer um grau de empatia requerido 
em um processo terapêutico realmente satisfatório. Quanto ao vazamento de dados, 
este é um problema no qual realmente não parece ter relevância se os dados estão 
em um sistema de IA ou simplesmente no sistema operacional utilizado por um 
terapeuta para armazenar suas anotações sobre clientes. Não obstante, sabe-se que 



98

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 90-107, Macapá, Amapá, 2025.

muitos pontos analisados e compreendidos acerca de um paciente estão na mente 
de um terapeuta e não necessariamente explicitados em suas anotações de sessões 
(que muitas vezes se trata apenas de indicações genéricas que servem para pontuar 
certos tópicos desenvolvidos), ou seja, mesmo que mínima, essa diferença existe e 
pode ser atestada como mais um ponto em defesa da manutenção da prioridade 
por interações humanas. Dito isso, a próxima seção trata, a partir de John Searle, 
do exame do conceito de intencionalidade a fim de demonstrarmos ainda mais o 
caráter irreprodutível da subjetividade humana.     

Sobre o conceito de Intencionalidade

John Searle faz um contraponto em relação ao Teste de Turing: mesmo que 
uma máquina passe no teste de Turing, isso não quer dizer que aquela máquina 
está exibindo um comportamento inteligente ou que ela esteja pensando. 
Para demonstrar sua tese, Searle propõe um dos mais emblemáticos thought 
experiments da filosofia analítica do século passado. O argumento do quarto chinês 
consiste no seguinte cenário: uma pessoa anglofônica está trancada em um quarto 
no qual ela recebe uma série de documentos em uma língua que ela não domina, 
no caso o mandarim. Para sanar sua limitação linguística, instruções em inglês são 
fornecidas a fim de permitir uma tradução dos textos em mandarim. Além disso, 
as instruções também permitem a pessoa a responder as perguntas em inglês, 
porém, transmitindo-as em mandarim. As instruções em inglês são chamadas 
por Searle de “programa” e, com o tempo, o indivíduo se sai tão bem ao seguir as 
instruções que suas respostas em chinês são indistinguíveis de falantes nativos de 
mandarim para um observador externo. No entanto, no caso do quarto chinês, as 
respostas são geradas pela manipulação de símbolos pautada por instruções que, 
ao fim e ao cabo, não capacitam a pessoa à compreensão do significado de fato dos 
signos linguísticos do mandarim. Ora, Searle nos pinta tal cenário para ilustrar que 
a pessoa em questão está agindo como que um computador. A conclusão para um 
observador externo é de que quem está dentro sabe falar mandarim e domina a 
língua, no entanto, trata-se apenas de uma manipulação de símbolos. Logo, uma 
máquina (assim como a pessoa no experimento mental) é capaz de manipular 
símbolos e, para todos os efeitos práticos, exibir comportamentos inteligentes, 
porém, na verdade, do mesmo jeito que o sujeito não sabe falar mandarim, a 
máquina não compreende o sentido daquilo que produz. Trata-se aqui, em linhas 
gerais, da clássica crítica à Inteligência Artificial Forte.   

Uma vez que Searle desenvolve seu argumento do quarto chinês, o filósofo 
destaca como parte fundamental a noção de intencionalidade, conceito crucial 



99

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 90-107, Macapá, Amapá, 2025.

para a filosofia contemporânea, tanto na linha continental quanto analítica, e que 
tem como raiz a obra de Franz Brentano. Searle define este conceito como “uma 
propriedade de muitos estados e eventos mentais pela qual eles são dirigidos para, 
ou acerca de, objetos e estados de coisas no mundo” (Searle, 2002, p. 1).  Com isso 
em mente, vale ressaltar que Searle afirma que apenas alguns estados mentais, e 
não todos, têm intencionalidade, isto é, crenças, temores, esperanças e desejos 
são intencionais. Contudo, há formas de nervosismo, exaltação e ansiedade não-
direcionada que não o são, ou seja, o autor define que nossas crenças e nossos 
desejos devem ser sempre referentes a alguma coisa apesar de certos estados 
emocionais serem desprovidos de intencionalidade. O nervosismo e a ansiedade 
não-direcionada não precisam necessariamente de uma referência. 

Assim como há formas de exaltação, de depressão e de ansiedade em que se 
está simplesmente exaltado, deprimido ou ansioso sem se estar exaltado, 
deprimido ou ansioso a respeito de coisa alguma, há também modalidades 
desses estados em que se está exaltado porque ocorreu isso e aquilo, ou 
deprimido ou ansioso com a perspectiva disso ou daquilo. A ansiedade, a 
depressão e a exaltação não-direcionadas não são intencionais, enquanto 
os casos direcionais o são (Searle, 2002, p. 2). 

Em seguida, Searle faz uma distinção entre as formas conscientes de 
intencionalidade, pontuando que intencionalidade não é a mesma coisa que 
consciência. Essa distinção consiste no fato de que muitos estados conscientes 
não são intencionais e muitos estados intencionais não são conscientes. O filósofo 
critica a ideia de que toda consciência é consciência de algo, destacando que a 
experiência consciente de algo nem sempre implica uma relação intencional. Por 
exemplo, quando alguém está consciente de sentir ansiedade, essa consciência 
não indica necessariamente uma intencionalidade em relação à ansiedade, ao 
contrário da relação intencional que alguém pode ter com um objeto de medo 
como, por exemplo, cobras. Ele destaca a diferença entre estar consciente de 
algo e ter intenções em relação a esse algo. No caso da ansiedade, a experiência 
consciente e o objeto da experiência (ansiedade) são idênticos, enquanto no caso 
do medo de cobras, o medo não é idêntico às cobras em si. Essa diferença ressalta 
a complexidade da relação entre consciência e intencionalidade. Diante disto, se 
mostra como, a partir dessa abordagem da intencionalidade, é possível fornecer 
respostas que sustentem a afirmação de singularidade do homem em relação às 
máquinas. Diante disso, utilizemos mais uma obra do filósofo para tratar de forma 
mais contundente a seguinte questão: podem as máquinas pensar? 

Em seu livro Mentes, Cérebro e Ciência, Searle afirma que os processos mentais 
são causados pelo comportamento dos elementos do cérebro, caracterizando 



100

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 90-107, Macapá, Amapá, 2025.

a esfera mental como um fenômeno biológico (o próprio Searle caracteriza 
sua posição como biological naturalism). Mesmo que nossos pensamentos 
ocorram em séries de símbolos, deve haver algo mais no pensamento do que as 
séries abstratas, porque as séries por si mesmas não têm qualquer significado. 
Quando consideramos nossos pensamentos, percebemos que eles estão sempre 
relacionados a algo específico. Isso sugere que as sequências de pensamentos 
têm um significado subjacente, tornando-os pertinentes às coisas em questão 
(Searle, 2019). Em outras palavras, nossa mente não apenas segue uma estrutura 
gramatical, mas também carrega consigo um significado, uma semântica. Isso nos 
leva a entender que a mente opera em diferentes níveis, não apenas sintáticos, 
mas também semânticos. A distinção entre uma mente e um programa de 
computador parece ganhar contornos mais nítidos agora. Enquanto um programa 
de computador opera com base em regras sintáticas, nossa mente vai além disso 
por ser fonte doadora de sentido, ou seja, ela contém um teor semântico, indo além 
da mera estrutura formal. É essa semântica que diferencia uma mente enraizada 
biologicamente do tipo de operação de processamento de símbolos efetivado por 
um sistema artificial. Portanto, assumindo o naturalismo biológico de John Searle, 
pode-se afirmar que a razão pela qual um programa de computador se diferencia 
da mente humana é sua limitação às operações de ordem puramente sintática, 
enquanto as mentes humanas são inerentemente semânticas (Searle, 2002): 

pensar é mais do que apenas uma questão de eu manipular símbolos sem 
significado; implica conteúdos semânticos significativos. Estes conteúdos 
semânticos são aquilo que nós indicamos por “significado” (Searle, 2019, 
p. 48). 

Compreender uma linguagem ou até mesmo possuir estados mentais vai 
além da mera manipulação de símbolos formais, implica em atribuir significado 
a tais símbolos. No entanto, o computador digital – definido pela sua capacidade 
de executar programas previamente especificados formalmente – está restrito à 
manipulação de símbolos desprovidos de qualquer conteúdo semântico, assim 
como o indivíduo que segue instruções e mantém um diálogo em mandarim mesmo 
sem entender o sentido dos signos utilizados. 

Assim, fica estabelecida aqui uma indicação para fortalecer a possibilidade de 
defesa do argumento que assume a distinção ontológica entre homem e máquina, 
destacando as particularidades e proximidades de cada um. Partindo, pois, da  
ideia de que o ser humano se diferencia das máquinas por sua capacidade única 
de crenças e desejos, e por sua habilidade semântica em atribuir significado, 
podemos agora considerar sua espiritualidade como outro ponto relevante no 



101

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 90-107, Macapá, Amapá, 2025.

estabelecimento de uma antropologia filosófica.

A Babel contemporânea

Na presente seção, temos o objetivo de explorar a visão teológico-cristã que 
concebe o homem como um status físico de um mundo espiritual (Beale, 2021), de 
modo que ele possui um papel especial na visão cristã da ordem divina da criação, 
baseada na premissa fundamental de que ele foi criado à imagem e semelhança de 
Deus (Bíblia, 2008, Gênesis 1.27). Entretanto, a deturpação dessa imagem divina 
constitui o cerne da questão: por que ao longo da história os homens têm desejado 
se tornar deuses? Quais métodos a humanidade tem empregado nessa busca? Seria 
a busca por uma inteligência artificial equivalente ao homem mais uma tentativa de 
tornar-se um deus? Essas indagações nos orientam para a compreensão da relação 
entre o homem, sua espiritualidade e seu papel na criação divina. 

Para isso, a visão expressa em Gênesis expõe como e porque tudo isso 
começou. A narrativa referente à Queda nos mostra a serpente oferecendo o fruto 
do conhecimento do bem e do mal (Bíblia, 2008, Gênesis 3.5), que, por sua vez, 
representa um desafio à autoridade divina. Toda humanidade é, de alguma forma, 
afetada pela desobediência de Adão, que ao comer do fruto proibido, reivindica 
autonomia em relação a Deus, assumindo para si a prerrogativa de determinar o 
que é certo e errado. Esse ato sugere uma tentativa de transcendência, na qual o 
homem, ao buscar se “igualar” a Deus em conhecimento moral, busca afirmar sua 
própria divindade decidindo agora segundo seus próprios critérios. No entanto, é 
curioso que mesmo após a Queda, Deus é quem vai ao encontro de Adão e Eva, o 
que nos remete a outro acontecimento de singular importância: a Torre de Babel5. 
Perante seu contexto histórico-cultural, a torre teve como propósito não que o 
homem subisse aos céus, pois tal empreendimento era impossível, mas sim que o 
próprio Deus descesse, ou seja, que se estabelecesse o céu na terra –  algo que nos 
conduz novamente à dinâmica entre Deus e o homem no Éden. 

Não é arbitrário o fato do autor bíblico destacar que os homens queimaram 
tijolos e utilizaram betume para a construção, o que evidencia um grande 
desenvolvimento tecnológico. No entanto, tal empreendimento é utilizado para fins 
escusos, afinal a imago dei6, afetada pelo pecado, destitui o homem de sua plena 

5 Comumente identificada como Zigurate pelos mesopotâmios, o prédio mais alto do complexo do 
templo projetado para tornar cômodo para a divindade descer até seu templo (Walton, 2021).

6 Expressão latina que, segundo Wolf (2007, p. 245): “basicamente, indica uma correspondência 
entre o ser humano e Deus. O caráter peculiar do ser humano na criação deve ser entendido a 
partir de sua relação especial com Deus”.



102

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 90-107, Macapá, Amapá, 2025.

comunhão com Deus, fazendo-o tomar decisões segundo seus próprios critérios 
daquilo que é certo e errado, e o empreendimento em questão é claramente um 
equívoco, pois o texto bíblico ressalta: “[...] Assim, o nosso nome ficará famoso e 
não seremos espalhados por toda a terra” (Bíblia, 2008, Gênesis 11.4). O intuito 
era estabelecer o céu na terra não para engrandecer o nome de Deus, mas sim o 
seu próprio: a arrogância humana supôs que os homens poderiam ser maiores que 
Deus. A narrativa que segue mostra uma ironia: o próprio Deus desce para ver a 
construção (Bíblia, 2008, Gênesis 11.5), tal qual era de fato o objetivo dos Zigurate. 
No entanto, o Deus que realmente desce é o único que merece adoração.  

Essa atitude humana de se colocar como independente de Deus nos remete a 
outra transgressão por parte da humanidade em Babel, a saber, o não cumprimento 
da ordem dada por Deus em Genesis 1.28, tendo em vista que em Babel toda a 
humanidade estava reunida. O episódio de Babel é também uma consequência da 
imagem do homem caído, que desde então segue numa constante inclinação para 
se tornar o centro da ordem. O que se segue é o homem em seu empreendimento 
de se tornar como Deus a cada passo da história, mostrando como a deturpação 
da imagem de Deus é capaz de afetar toda e qualquer criação humana, de modo 
que essa criação já nasce naturalmente sob o jugo do pecado. Porém, uma coisa é 
intrínseca à teologia cristã: a busca por transcendentalidade é algo estritamente 
particular do humano e este ponto nos diferencia em relação às outras criações: 
por mais que, com o passar do tempo, estejamos nos tornando cada vez mais 
influenciados pela tecnologia, esse âmbito permeado pelos produtos da técnica não 
suprime nossa busca por transcendentalidade.  

Deus codificou todas as possibilidades tecnológicas na ordem criada. E 
dentro de cada um de nós ele codificou o desejo de transcendência. Deus 
“pôs a eternidade no coração do homem”, o que significa que estamos 
sempre procurando por mais (Ec 3.11). Este mundo nunca é o suficiente. 
Portanto, não surpreende que o primeiro esforço humano tenha sido 
construir uma torre até o céu, para entrar nos céus, viajar para o espaço. 
Estamos programados para construir torres altas e disparar foguetes 
enormes para transcender este planeta (Reinke, 2022, p. 146). 

A partir desse entendimento do ser humano como sujeito transcendental, o texto de 
Gênesis (1.27) nos revela o pilar da compreensão cristã sobre a natureza humana 
(desenvolvida por meio da imago dei). Um aspecto elementar a ser abordado é que, 
segundo Walton (2021), o cosmo deve ser visto como espaço sagrado no qual Deus 
pretende habitar. Com isso, ele destaca a ideia de que um texto cosmológico como 
o de Gênesis 1 adote a metáfora da construção e dedicação a um templo. Segundo 
ele, esse procedimento de analogia e lógica ressalta em entender que Gênesis 1 está 



103

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 90-107, Macapá, Amapá, 2025.

concebido na forma de ordenamento do cosmo em que Yahweh inicia seu repouso 
como faria em um templo (Walton, 2021). Em vez de uma estátua ou ídolo, Deus 
coloca o ser humano como sua imagem, cumprindo o papel central no templo 
cósmico. Embora a mitologia cristã represente o pecado como tendo nos afastado 
em essência de Deus, ela ainda reconhece que permanecemos como ícone da Sua 
criação, conforme Salmos 8 manifesta o homem como um dominador no sentido de 
guardião dela. 

No entanto, Gênesis 1 e 2 não retratam Adão apenas como um jardineiro 
e guardião, mas também faz isso com uma linguagem que nos remete à ideia de 
adoração obediente (Beale, 2021). Portanto, Adão está sendo retratado como 
um sacerdote no exercício de suas funções. Assim, o Primeiro Homem deveria 
não somente servir inicialmente de rei-sacerdote na etapa inicial do santuário 
edênico, mas, como Gênesis 1.28 confirma, ele também tinha de sujeitar a terra 
inteira (Beale, 2021). Uma vez possuidor dessa natureza caída e afetada pelo mal, 
o homem, agora sem Deus e sem esperança no mundo, anula o efeito original da 
imago dei, onde essa regência humana a partir desta contingência tende a ser 
defeituosa. A anulação parcial dessa essência divina em nossa imagem, a nosso ver, 
se reflete atualmente em nossa intuição de querer criar um subproduto da criação a 
partir de si mesmo. Tendo como consequência uma criação a imagem e semelhança 
do próprio homem (imago hominis). 

Em vista dessa busca humana de transcendência, a criação se distancia em 
um grau ainda maior da essência divina, como consequência de sua depravação. O 
apóstolo Paulo em Romanos 7,15-23 faz uma leitura da atuação do pecado no ser 
humano, descrevendo o conflito interno entre essa natureza divina no homem e a 
natureza afetada pelo mal. Agostinho (2017), através dessa leitura, vai dizer que 
em sua queda, o ser humano perde o controle sobre si e perde o controle sobre a 
sua vontade (Agostinho, 2017, p. 12). Agora, a intencionalidade do homem está 
sujeita a um mal radical vindo desse sujeito caído, entrando em um novo estágio 
do mal, o qual agora ele tenta justificar para si mesmo o mal que pratica. Nessa 
nova realidade, ele precisa, segundo seus próprios critérios, decidir o quão mal 
ele precisa ser para atingir uma determinada finalidade. Assim, como em Babel 
o homem tentou “recriar” o Éden, agora, por meio da tecnologia, ele tenta recriar 
um aspecto de domínio da ordem (Schuurman, 2016). Com uma intencionalidade 
corrompida pelo mal, justamente essa intencionalidade enquanto centro semântico 
que compõe nossos desejos, crenças e a estrutura litúrgica, a criação agora volta 
para si mesma, distorcendo seu propósito original na criação divina – a imago 
hominis torna-se então o resultado dessa corrupção.  



104

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 90-107, Macapá, Amapá, 2025.

A resposta para esse sujeito corrompido, partindo do cristianismo, nos leva à 
restauração definitiva do seu estado edênico por intermédio da graça manifestada 
através da obra salvífica de Cristo, que reconquista a nossa comunhão com Deus, 
como está escrito: “O primeiro homem, Adão, tornou-se um ser vivente; o último 
Adão, espírito que dá vida” (Bíblia, 2008, 1 Coríntios 15, 45). O texto segue até 
o versículo 49 fazendo uma alusão tipológica de Cristo através de Adão como 
representante e figura do homem daquele que haveria de vir. Deste modo, ao 
responder ao chamado divino com fé e obediência, o homem manifesta uma 
intenção direcionada para a restauração da imago dei dentro de si, para então a 
realização do nosso propósito divinamente ordenado na criação. Daí resulta que 
o homem é chamado a transcender a si mesmo ocupando o lugar de Deus não 
como um sacerdote, mas como autocriador e inventor de significado. Cidadãos 
autoimortalizados de Babel. 

Considerações finais

O presente artigo buscou demonstrar em linhas gerais que a tecnologia ocupa 
um lugar central de nossa existência ao, concomitantemente, se mostrar enquanto 
instrumento de progresso e fonte de tensões existenciais. Se, por um lado, a 
tecnologia expressa a capacidade criadora do ser humano, por outro, revela a 
tendência humana em projetar na sua obra tendências de autoglorificação que o 
alienam da criação.  

Seria errado pensarmos que essa idolatria se aplica apenas a indivíduos. 
Também é possível que um grupo inteiro de profissionais se apaixone 
pelas próprias habilidades e programa de ação que as trate como forma de 
salvação. Será que cientistas, sociólogos, terapeutas e políticos reconhecem 
os limites do que são capazes de realizar ou se inclinam a reivindicações 
“messiânicas”? Deveria haver uma sóbria humildade em relação ao quanto 
uma política pública ou progresso tecnológico é capaz de produzir para 
solucionar os problemas da raça humana (Keller, 2018, p. 95-96). 

O homem sempre foi rápido em se curvar diante de sua própria criação como 
desdobramento de sua insatisfação (Bíblia, 2008, Êxodo 32, 1-4). Por gerações, ele 
continuará a se ver como autossuficiente, vinculando sua esperança de satisfação 
às obras de suas próprias mãos. A eugenia nos parece uma perversão da tecnologia 
que claramente exemplifica o grau de degeneração existencial que podemos 
alcançar.  

O homem contemporâneo aceita o processo de evolução e, em seguida, 
aplica seu conhecimento à eugenia para tentar fornecer às futuras gerações 
um “equipamento interno” melhor. Assim, a tecnologia científica moderna 



105

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 90-107, Macapá, Amapá, 2025.

é vista como meio para melhorar o “equipamento exterior” do homem. 
No passado, a evolução foi pensada para operar de modo automático, sem 
intervenção humana; hoje, o homem começou a crer na possibilidade de 
dirigir o próprio desenvolvimento e o da sociedade (Schuurman, 2016, p. 
16). 

A tecnologia liberta e aprisiona; conecta e aliena; ela é poiesis e hybris. 
A questão, pois, é o lugar que ela ocupa em nosso horizonte, pois quando 
transformamos meios em fins, sucumbimos à idolatria: depositamos nossa 
esperança de transcendência na obra de nossas mãos e esquecemos que Nur noch 
ein Gott kann uns retten. 



106

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 90-107, Macapá, Amapá, 2025.

Referências bibliográficas

AGOSTINHO, S. Confissões. 1ª ed., São Paulo: Penguin Companhia, 2017. 

AMADOR, X; DAVID, A. Insight and psychosis. New York: Oxford University Press, 2004. 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Petrópolis: Ed. Vozes, 2024.

BEALE, G. K. O Templo e a Missão Da Igreja. 1ª ed. São Paulo: Edições Vida Nova, 2021. 

BECK, A. T. Cognitive therapy and the emotional disorders. Madison, CT: International Universities 
Press, 1975.

CHRISTIAN, B. O Humano mais Humano. 1ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2013. 

JAIN, S.H.; Powers, B.W.; HAWKINS, J.B.; BROWNSTEIN, J.S. The digital phenotype. Nature 
Biotechnology, v. 33, n. 5, p. 462–463, 2015.

KELLER, Timothy. Deuses Falsos: as promessas vazias do dinheiro, sexo e poder, e a única esperança 
que realmente importa. São Paulo: Vida Nova, 2018.

MCGRATH, Alister. Ciência e religião: fundamentos para o diálogo. 1ºed. Rio de janeiro: Thomas 
Nelson Brasil, 2020. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da Percepção. São Paulo: Martins Fontes, 2018.

NAGEL, Thomas. What is like to be a Bat. Cambridge: Oxford University Press, 2024.

REINKE, Tony. Deus, Tecnologia e a vida cristã. São José dos Campos: Editora Fiel, 2022. Ebook. 

ROBSON, Gregory Jay et al. Technology Ethics. 1ª ed. New York: Routledge, 2023. 

SAGRADA BÍBLIA CATÓLICA: Antigo e Novo Testamentos. Trad. José Simão. São Paulo: Sociedade 
Bíblica de Aparecida, 2008. Ebook. 

SCHUURMAN, Egbert. Cristãos em Babel. Brasília: Editora Monergismo, 2016. 

SEARLE, John. R. Mentes, cérebros e programas. In: TEIXEIRA, João de Fernandes. Cérebros, 
Máquinas e Consciência: uma introdução à filosofia da mente. São Carlos: EdUFScar, 1996. 

______. Mente, Cérebro e Ciência. 1ª ed. Lisboa: Edições 70, 2019. 

______. Intencionalidade. 2ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 

SHORTLIFFE, Edward H. Computer-based medical consultations: MYCIN. New York: Elsevier, 1976. 

SMITH, K. A. J. Desejando o Reino: culto, cosmovisão e formação cultural. 1ª ed. São Paulo: Vida Nova, 
2018. Ebook. 

TEIXEIRA, João de Fernandes. O que é Inteligência artificial. São Paulo: Editora Paulus 2013. Ebook. 

______. On Chalmers Theory of Consciousness. Revista de Psicologia USP, São Paulo, v.8, n.2, p.109-
128, 1997.

TURING, A. Computação e Inteligência. In: TEIXEIRA, João de Fernandes. Cérebros, Máquinas e 
Consciência: uma introdução à filosofia da mente. São Carlos: EdUFScar, 1996. 

VARELA, Francisco et al. The Embodied Mind: Cognitive Science and Human Experience. Cambridge: 
MIT Press, 2017.



107

Cadernos Amapaenses de Filosofia, v. 1, n. 2, p. 90-107, Macapá, Amapá, 2025.

WALLACE, R. S. The Anatomy of A.L.I.C.E. In: A.L.I.C.E. Artificial Intelligence Foundation, Inc. 
Disponível em: <http://www.alicebot.org/anatomy.html>. Acesso em: 23 fev. 2024.

WALTON, John H. O pensamento do antigo Oriente próximo e o Antigo Testamento: introdução ao 
mundo conceitual da bíblia hebraica. São Paulo: Vida Nova, 2021.

WEIZENBAUM J. Eliza: a computer program for the study of natural language communication 
between man and machine. Communications of the ACM, v. 9 n. 1, p. 3645, jan. 1966. Disponível em: 
<http://web.stanford.edu/class/linguist238/p36weizenabaum.pdf>. Acesso em: 23 fev. 2024. 

WOLF, Hans Walter. Antropologia do Antigo Testamento. 1º ed. São Paulo: Editora Hagnos, 2007. 




